

## سورةالكهف

فضبيلة الشبيخ

محمك متولى الشعراوي

رئيس مجلس الإدارة . إبراهسيم سسعده

### دار اخبــار اليوم قطاع الثقافة

جمهورية مصر العربية ٦ شارع الصحافة القاهرة

> تلیفون/ فاکس ۷۹۰۹۳۰ه

مرمترلي لثعاوى

التصميم الداخلي والفلاف : عبد الكريم محمود

### الفصل الأول



الكھف الأول

سورة الكهف هى من سور القرآن الكهف هى من سور القرآن الله الكريم . المليئة بكهوف معنوية . . الله سبحانه وتعالى . . جعل فى هذه السورة معاني لابد للعقل أن يتدبرها . . محتاجة الى نوع من التفكير . . نعرف معانيها ونعرف الحكم منها . . فإذا عرفناها كشفت لنا عن أسرار كثيرة مما يريد الله تبارك وتعالى أن يلفتنا اليها . .

فى القرآن الكريم نلاحظ . أن القصص التى يرويها . . والأمثلة التى يضربها . . أخفى الله سبحانه وتعالى عنا أسهاء أبطالها الحقيقيين . . كما أخفى عنا زمان حدوثها ، وذلك لأن قصص القرآن الكريم . . مقصود منها العبرة وليس القصة نفسها . .

إننا إذا قرأنا مثلا . . قصة موسى عليه السلام مع فرعون . . فإننا نجد أن القرآن الكريم . . لم يبين لمنا من هو فرعون الذى عاصر موسى عليه السلام ، لماذا ؟ . . لأنه ليس المقصود بالقصة هو فرعون هذا . . وليس المقصود زمانه وعصره . . ولكن المقصود . . هو كل إنسان يريد أن يُعبَد في الأرض . . وكل جبار يعصى الله ويظلم . . كما فعل فرعون . . بتذبيح أبناء اليهود . . وترك نسائهم لتشيع الفاحشة بينهم . . ويصبحوا أذلاء .

أما الذين يبحثون . . عمن هو فرعون موسى ؟ . . وهل هو رمسيس الثاني أو غيره . . فإننا نقول لهم لا تضيعوا وقتكم في مثل هذا . . لأنكم أولا لن تصلوا الى نتيجة . . وثانيا لأن هذا ليس هو المقصود من القصة . . ففرعون الذى وجد فى زمن موسى عليه السلام . . يتكرر عبر الأزمان فى عصور مختلفة . . بل ان فى كل عصر فرعونا . . ونحن نأخذ هذه القصة . . لنعرف أن لكل ظالم نهاية . . ونهاية أليمة . . وعذابا ينتظره فى الأخرة .

وفى قصة ذى القرنين . . وهو رجل مصلح فزاده الله صلاحا . . نجد من يجادل ويقول إن ذى القرنين حكم الصين . . ويقولون إنه كان فى الحبشة . . أو كان فى اليمن . ونقول إن هذا كله لا يهمنا . . إنما الذى أراد الله سبحانه وتعالى أن نعلمه ، هو العبرة من هذه القصة عندما يتولى رجل صالح زمام الأمور . . فيزيد ملكه صلاحا . . ويمنع الظلم . . وينصر الضعيف .



### استثناء واحد

واذا كانت هذه هى القاعدة . . فهناك استثناء واحد يتمثل في قصة عيسى بن مريم عليه السلام . . لقد عرف الله سبحانه وتعالى لنا في القرآن الكريم . . عيسى وعرّف مريم . . فالأنبياء كلهم ذكروا في القرآن الكريم بأسمائهم الأولى : ابراهيم وصالح ويونس وموسى وغيرهم . . إلا عيسى . . انه لم يذكر في القرآن الكريم إلا بقول الحق سبحانه وتعالى عيسى بن مريم . . وقوله جل جلاله مريم ابنة عمران .

لقد عرفهما الله سبحانه وتعالى ، وميزهما عن جميع خلقه . . لماذا ؟ . . لأن المعجزة فيهما لا تتكرر . . فلن تضع أنثى مولودا بدون ذكر . . إلا مريم إبنة عمران . . فمن دون نساء البشر جميعا إصطفاها الله سبحانه وتعالى لهذه المعجزة . .

إن عيسى وأمه مريم عليها السلام ، هما مثلان لا يتكرران في الأزمان المختلفة . . إنها معجزة لا تحدث مرتين فلا يمكن أن تدعى امرأة أنها حملت بدون رجل . . وهى إن ادعت ذلك تكون كاذبة ، كذلك لا يمكن لطفل أن يدعى أنه ولد بغير أب . . وهو لو ادعى ذلك كان كاذبا . . ولذلك ـ كما قلنا ـ عرفها الله تبارك وتعالى في القرآن الكريم . . فقال : «عيسى بن مريم » . . : « ومريم ابنة عمران » .

وقصة يوسف عليه السلام . . هى القصة الوحيدة التى وردت فى القرآن الكريم . . كاملة فى سورة واحدة . . فهى تتكرر مع الزمن .

أما سورة الكهف . . التي سنتحدث عنها في هذا الكتاب فهي ـ كها قلت ـ سورة مليئة بالكهوف . . ولكنها كهوف معنوية ، وسنتحدث إن شاء الله عنها جميعا .

إن الكهف الحقيقي في هذه السورة . . هو ما ذكر في أولها عن أهل الكهف . . وكما نعرف فإن الكهف هو فجوة في الجبل تحجب من فيها عن الناس . . فمن أراد أن يختبىء من قوم يطاردونه . . أو لصوص يريدون سرقته وقتله . . فإن كان في منطقة جبلية . . فإنه يلتجيء الى كهف في الجبل . . يحميه عن أعين من يطارده فلا يرونه .





وقصة أهل الكهف . . هى قصة كل قوم يفرون من الطغاة الذين يحاولون أن يجبروهم على الكفر بالله . . فيفروا بدينهم ويختبئوا في كهف . . إن الله سبحانه وتعالى يصفهم في كتابه الكريم بقوله :

### ﴿ إِنَّهُ مُولِيَّةً ءَامَنُواْ بِرَبِّمُ وَزِدْنَا هُمْرُهُ دَي ﴾

(من الآية ١٣ سورة الكهف)

وبهذه الصفة علمنا أن أهل الكهف . . لم يكونوا من الشيوخ الضعفاء . . أو مجموعة من النساء . . إنما هم فتية . . أى فيهم شباب وفتوة . . وأنهم آمنوا بربهم . . أى أنهم فتية مؤمنون بالله . . وأن الله سبحانه وتعالى . . لما آمنوا به زادهم إيمانا وهدى من عنده . . فالله جل جلاله . . يزيد المؤمن إيمانا . . ويعينه على الطريق . . مادام إيمانه صحيحا وقويا . . مصداقا لقول الحق سبحانه وتعالى :

### ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْا زَادَهُ مُرْهُدَّى وَءَانَاهُ مُرَقَفُونَهُمْ ﴾

(الأية ١٧ سورة محمد)

ان الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا الى أنه يعين المؤمن . . على طريق الايمان . . فيزيده من فضل الله . هؤلاء الفتية خافوا على دينهم . . وخافوا على عقائدهم من أن يجبرهم حكامهم على عبادة غير الله . . ففروا بدينهم الى كهف فى الجبل . . يختبئون فيه من الطغاة الكفرة . . والكهف مكان ضيق . . لا يستطيع الانسان أن يمضى فيه إلا وقتا قصيرا . . واقرأ قول الحق جل جلاله :

# ﴿ وَإِذِ آغَةَ زَلْمَوْهُمُ وَمَا يَعُبُدُ وَذَ إِلَّا آللَّهَ فَأُوْرَ آلِإِلَىٰ الْكَوْفِ يَنْشُرُ لَكُمْ رَئِبُمُ مِن زَحْمَنِهِ وَقُرَّبِيّ الْكُمْ مِّنْ أَمْرِكُمْ مِّرْفَقَا ﴾ (الابه ١١ سورة الكهف)

الحق سبحانه وتعالى يريد منا أن نعلم . . أن هذا الكهف الضيق . . الذى ـ بفكرنا البشرى وتفكيرنا المادى ـ ـ نظن أنه سيضيق عليهم مكانا بمساحته الصغيرة . . وزمانا بأنه لا أحداث فيه . . هذا الكهف ان ضاق عليهم مساحة ، فلن يضيق عليهم إنعاما . . فرحمة الله سبحانه وتعالى ستجعل هذا المكان الضيق يبدو رحبا واسعا . . فلا يحسون بضيق المكان . . والزمن يتوقف فيه . . فلا يحسون بضيق المكان . . والزمن يتوقف فيه . . فلا يحسون بضيق المران . . بل تأتى رحمة الله لتحيط بهم . .

إن هذا يلفتنا الى أن كل من يفر بدينه . . الى مكان غير الذى يقيم فيه . . إن هذا المكان مهم كان ضيقا . . فإن الله برحمته يجعله واسعا رحبا . . فإن كان هذا المكان فيه ضيق في الرزق . . فتح الله للفار بدينه من أبواب الرزق . . ما يجعله

أغنى الأغنياء . . واذا كان هذا المكان يضيق بالغرباء . . أى لا يرحب فيه بغريب . . وضع الله من رحمته في قلوب سكان هذا المكان . . ما يجعلهم أشد الناس ترحيبا بالفار بدينه . . وان كان هذا المكان ضيقا بمن فيه . . أى مزدها . . أوجد الله للفار بدينه مكانا متسعا يعيش فيه .

وهكذا فان الذى يفر بدينه من الكفر لا يخزيه الله أبدا . . بل تكون معه رحمة الله ، تزيل عنه ضيق الرزق وتعطيه سعته . . وتزيل عنه ضيق الغربة . . وتجعل أهل هذا المكان أحن عليه من أهله . . وتزيل عنه ضيق الاقامة . . وتعطية إقامة واسعة رحبة .

ان هذا الذي يحدث له ليس بفعله هو . . ولا بأسبابه هو . . وإنما من رحمة الله . . وهكذا نعرف أن الله سبحانه وتعالى . . لا يترك المؤمن الفارَّ بدينه لأسباب الدنيا . . بل يتولاه برحمته . . فيجعل كل شيء ضيقا بالغ السعة برحمته سبحانه وتعالى . . ومن رحمته بأهل الكهف انه لم يجعلهم يفكرون في أنهم مضطهدون حتى لا يعيشوا في قلق ورعب من أن يلحق بهم الطغاة الكفرة . . أو يكتشفوا نجباهم . . كها أزال من حياتهم مم البحث عن الطعام والشراب ، لأن عملية البحث كانت ستعرضهم لظروف قاسية كل يوم . . هي أن يخرج أحدهم من الكهف ليأتي لهم بطعامهم وشرابهم . . وهو يتلفت خلفه خوفا من أن يراه أحد أعوان الطغاة . . فيرشدهم الى الكهف . . أو

أن يتتبعه أحد وهو عائد بالطعام والشراب الى الكهف . . فيعرف مقرهم . . ويبلغ أمرهم الى الطغاة الكفار . . فيحضروا اليهم ويقتلوهم . . أو يجبروهم على الكفر .

ولذلك ألقى الله عليهم. : «أمنة نعاسا». . أى ألقى عليهم النوم فى الكهف . . فلا يعثر عليهم أحد . . ولا يشعرون بالوقت . . ولا يجتاجون الى طعام أو شراب .

وهكذا خلصهم الله سبحانه وتعالى من كل ضيق دنيوى . . فلاهم أحسوا بضيق المكان . . ولا أحسوا بملل الزمان . . ولا أحسوا بضيق حياتهم . . ولا أحسوا بضيق حياتهم . . بل الله تبارك وتعالى رحمة منه . . أذهب هذا الضيق تماما . . وكانت هناك آيات بقدرة الله سبحانه وتعالى . . هى التى تولتهم بعنايتها .





#### وتوقف الزمن

أول مظاهر القدرة هو إن الله سبحانه وتعالى ألقى عليهم النعاس أو النوم . وعادة فإن الانسان ينام يوما أو بعض يوم . وأقصى ما يمكن أن يقوله الانسان . أنه نام يوما أو بعض بعض يوم . لذلك عندما استيقظوا من نومهم . كان السؤال الذي سأله بعضهم البعض هو . . كم كانت مدة نومهم ؟ فقالوا يوما أو بعض يوم . . كم أخبرنا الله سبحانه وتعالى في قوله :

# ﴿ وَلَذَ الْكَ بَعَثُنَاهُمُ لِيَتَاءَ أُواْ بَيْنَهُ مُ قَالَ قَآبِلُ مِنْ هُمُ لَكُمْ وَ وَلَا يَعْنَا اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولابد أن نتوقف عند قول الحق سبحانه وتعالى : « يوما أو بعض يوم » . . لأن هذا يدلنا على أن الحق تبارك وتعالى أوقف تأثير الزمن عليهم . . فكانوا في هذه الفترة خارج الزمن . . لم يحسوا بوقت نومهم .

ان هذا أمر طبيعى - . . فالنائم لا يحس بالزمن . . ولا يعرف كم ساعة نامها . . الا اذا كان قد عرف متى بدأ النوم ، ثم نظر الى الساعة عندما استيقظ ، أو أن يكون قد نام والدنيا نهار . .

وضوء الشمس ساطع ليستيقظ والدنيا ظلام . . أو العكس . . أى أنه لابد أن يكون عنده مقياس خارج نفسه . . يدله على الزمن . . والا فإنه لا يعرف كم ساعة نامها .

فهل كان عند أهل الكهف . . مقياس خارج أنفسهم ليعرفوا كم ناموا ؟ . . نعم كان عندهم مقياس خارج أنفسهم . . ولكن الله سبحانه وتعالى أبطل هذا المقياس فلم يؤثر عليهم . .

ما هو المقياس الذي كان خارج أنفسهم ؟ . . أن يروا تأثير الزمن على أجسادهم . . فلو أنهم كانوا تحت تأثير الزمن . . وناموا فترة طويلة ثم قاموا ونظر بعضهم الى بعض ، لوجدوا أن شعرهم الأسود قد ابيض . . وأن التجاعيد قد ملأت وجوههم وأيديهم . . وأن قوتهم قد ضاعت . . وتبدلت ضعفا . . وأن أقدامهم لا تستطيع أن تحملهم . . ولرأوا غير ذلك من آثار الزمن على الجسد البشرى .

ولكن لأن الله أبطل بالنسبة اليهم هذا المقياس الزمنى . . أصبحوا غير خاضعين لتأثيرات الزمن . . لهذا عندما قاموا ونظر بعضهم الى بعض ، وجدوا أن هيئتهم كها هى لم تتغير ، ورأوا أنفسهم فى الصورة الشابة التى ناموا عليها ، ولم يلحظوا أى تغيير . . فى وجوههم أو أجسادهم . . بل وجدوا صورتهم كها هى . . فاعتقدوا أنه لم يمض عليهم أكثر من ساعات وهم رقود فى الكهف .

وهذا نفس ما حدث للعبد الصالح . . الذي ذكره الله

سبحانه وتعالى لنا في القرآن الكريم في قوله تعالى :

﴿ أَوْكَا لَذِى مَرَّعَلَىٰ قَتَرَيَهٰ وَهِى خَاوِمَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّا يُحْيِهِ هَذِهِ اللَّهُ بَعُدَمَوْتِهَ أَفَا مَا نَهُ اللَّهُ مِا نَهَ عَامِرِثُمْ بَعَثَهُ مَّ وَقَالَكُمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثُكَ يُومًا أَوْبَعُضَ يُومِّ \*

(من الآية ٢٥٩ سورة البقرة)

هذا العبد الصالح مر على قرية أنزل الله بها العذاب .. فأصبحت خربة . فتساءل عن قدرة الله في إحياء هذه القرية . فأراد الله سبحانه وتعالى . أن يريه لمحة من قدرته . فأماته مائة عام ثم بعثه . وعندما بعث سأله الله تبارك وتعالى عن المدة التي قضاها بعيدا عن الحياة ؟ . فقال يوما أو بعض يوم جريا على عادة البشر . لأنه لم يشعر أن شيئا في جسده قد تغير أو تبدل . وهنا أحبره الله سبحانه وتعالى بالحقيقة فقال جل جلاله :

﴿ قَالَ بَل لَّبِثُتَ مِائَةَ عَامِ فَأَنظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّةً وَالنظرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّةً وَالنظرُ إِلَى عَمَارِكَ وَلِلْخَعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَالنظرُ إِلَى الْمُعَلَّمُ مَكُنُوهَا أَمَّ مَكُنُوهَا أَمَا فَكَالَبَيْنَ وَالنظرُ إِلَى الْمُعَظِّمُ مَكُنُوهَا أَمَا مُكَالِّكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُو

لقد أحبره الله تبارك وتعالى بالحقيقة . . وطلب منه أن ينظر الى طعامه وشرابه . . فإذا بطعامه وشرابه . . كما هو لم يتغير . . ثم طلب منه أن ينظر الى حماره . . فوجده قد تحول الى عظام نخرة . . وذلك محتاج الى وقت طويل . . فعلم أنه لا يمكن أن يكون قد مضى عليه يوم أو بعض يوم . . وهكذا أجرى الله الزمن على الحمار . . وأوقفه عن الطعام . . ولا يمكن أن يفعل الشيء وضده في نفس الوقت إلا الله سبحانه وتعالى الذي بيده وحده مقاليد كل شيء .





#### كهوف القدرة

هؤلاء الفتية الذين يطلق عليهم أهل الكهف . . أنامهم الله ثلاث مائة عام وتسعة . . وهذه مسألة تحتاج الى أشياء كثيرة . . تظهر لنا فيها كهوف القدرة . . وأول هذه الكهوف . . أن الرقاد الطويل يفسد الجسد . . وأن التصاق الجسد بالأرض فترة طويلة يعرضه لأضرار بالغة . . ولذلك قال الله سبحانه وتعالى :

### ﴿ وَنُفَلِّبُهُ مُ ذَاكَ آلْيَمِينِ وَذِاتَ الشِّكَالِّ ﴾

(من الأية ١٨ سورة الكهف)

وهكذا أعطانا الله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم . . ما لم يصل اليه الطب إلا حديثا . . الأطباء يطلبون من أهل المريض . . غير القادر على الحركة . . أن يقلبوه يمينا ويسارا . . حتى لا يصاب جسده بقرحة الفراش . . التى تسبب له أضرارا بالغة .

كهف آخر للقدرة . . هو قول الحق سبحانه وتعالى :

### ﴿ فَضَرَبْنَاعَلَآءَاذَانِهِمْ فِٱلكَمْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴾

(الأية ١١ سورة الكهف)

الانسان حين يريد أن ينام . . فإنه محتاج الى هدوء كامل

حوله .. لأن كل أعضاء الجسد تنام ما عدا الأذن .. فهى متيقظة لاتنام أبدا .. وهى آلة الاستدعاء من النوم الى اليقظة .. فأنت إذا أردت إيقاظ النائم .. وقربت يدك من عينيه حتى تلمسها .. قد لا يشعر .. وإذا وضعت يدك عليه قد لا يحس .. لكنك إذا أحدثت صوتا عاليا بجوار أذنه .. أحس واستيقظ على الفور .. وإذا كان الصوت عاليا ومفاجئا فإنه قد يستيقظ منزعجا .. ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى .. قد جعل الضوضاء تختفى في الليل ليعم السكون .. مصداقا لقوله تبارك وتعالى :

### ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّتِلَ لِلسَّكُولُ فِيهِ وَٱلنَّهَارَمُ بُصِرًا ﴾

(من الآية ٦٧ سورة يونس)

لقد جعل الحق سبحانه وتعالى الليل سكنا . . حتى يستطيع الناس أن يناموا بالليل . . نوما هادئا يريح أجسادهم . . ليستطيعوا السعى بالنهار . . فلولا نوم الليل لما استطاع الانسان أن يسعى ويعمل بالنهار . . واذا شئت فجرب ألا تنام ليلة أو ليلتين . . حينئذ سيتجد نفسك عاجزا عن العمل . . ولابد أن تنام فترة طويلة . . حتى تصبح قادرا على العمل مرة أخرى . . ألا فليعلم الناس أن الذي يهيج سكون الليل . . ويحدث فيه

ألا فليعلم الناس أن الذي يهيج سكون الليل . . ويحدث فيه ضوضاء . . إنما يرتكب إثما . . لأن الله سبحانه وتعالى جعل سكون الليل وظلمته . . ليستطيع الناس أن يناموا نوما عميقا ، حتى يستطيعوا أن يؤدوا مهمتهم في الحياة .



#### ومالت الشمس عن كهفهم

هؤلاء الفتية . . أراد الله تبارك وتعالى . . أن ينيمهم فى الكهف داخل الجبل نوما عميقا . . ولعدة سنوات طويلة . . وحتى لا تأتى أشعة الشمس وضؤها فتوقظهم . . جعل أشعة الشمس . . تميل عن كهفهم اذا أشرقت . . واذا غربت لا يدخل من أشعتها الا القليل . . وتكون هذه الأشعة بعيدا عن أجسادهم . . وأراد الله تبارك وتعالى . . أن يحفظهم من كل الأصوات التى تقلقهم مثل العواصف والرياح والبرق والرعد . . وأصوات الحيوانات المفترسة التى قد تمر بالقرب من الكهف . . وكل هذه الأصوات إنما تزعج النائم . . وتجعله الكهف . . وكل هذه الأصوات إنما تزعج النائم . . وتجعله يستقيظ من نومه .

لقد ضرب الله على آذانهم - أى جعلها لا تعمل - وكان هذا كافيا لأن يعزلهم عن أصوات الدنيا كلها . . فلا يزعج نومهم شيء . . مهما أحاط بهم من أصوات وأحداث .

ولو أن آذانهم تركت كها هي . لما استطاعوا النوم هذه الفترة الطويلة ، لأن الأذن تعمل طوال أربع وعشرين ساعة بلا توقف . . فالأصوات توقظ النائم رغها عنه . . ولكن السكون المطبق . . هو الذي يجعل الانسان ينام ولا يحس بشيء .

كهف ثالث للقدرة . . فقد أخفى الله سبحانه وتعالى عنا كل شيء عنهم . . ما عدا قصتهم . . فأخفى المكان . . وأخفى الزمان . . وأخفى أسهاء الفتية . . وأخفى عددهم . . كل هذه الاخفاءات لها حكمة هي أن الله سبحانه وتعالى . . يريد أن يشيع عمومية الحذث في كل الأزمان والأمكنة . .

لو أنه جل جلاله عرفنا زمنهم . . لقلنا هذه خصوصية زمان . . إن هذا كان يحدث في الماضي ولكنه لا يحدث الآن . . إن هذا كان في زمن ونحن في زمن آخر . . ولو أننا عرفنا مكانهم . . لقلنا إن هذه خصوصية مكان . . بقعة مباركة اختارها الله سبحانه وتعالى . . ليحدث فيها حدث وينتهى . . ماما كها نادى الله موسى عليه السلام . . في بقعة مباركة بجانب الطور الأيمن . . مصداقا لقوله :

### ﴿ وَيَنَادَيُّنَا لَهُ مِن جَالِنِهِ الطُّورِ اللَّهِ يَمْنِ وَقَرَّبُنَا ﴾ وَيَنَادَيُّنَا لَهُ مِن جَالِنِهِ الطُّورِ اللَّهِ ٢٥ سورة مريم)

هذه بقعة مباركة . . كلم الله فيها موسى عليه السلام . . ولكنها كانت خصوصية حدث . . أراد الله سبحانه وتعالى . . أن يكرم الله به نبيه موسى . . وخصوصية زمان . . وخصوصية لموسى عليه السلام ، ولكن اذا افترضنا أن أى بشر قد عرف مكان هذه البقعة وذهب اليها . . أيكلمه الله سبحانه وتعالى ؟ لقد أخفى الله تبارك وتعالى مكان أهل الكهف . . حتى لا يقال أنها خصوصية مكان حدثت . . ولا تتكرر في أى مكان

آخر . . وتركه مبهما . . كما ترك الزمان مبهما . . ثم جاء الى أشخاص هؤلاء الفتية . . فأخفاهم عنا . . ولم يعلمنا بهم . . حتى لا يقال أنها خصوصية أشخاص . . وأن فلانا وفلانا كانا من الصالحين . . فأعطاهما الله ما لم يعط أحدا من العالمين .

بل وأكثر من ذلك . . أخفى عدد هؤلاء الفتية . . حتى لا نعطى هذا العدد أى معنى مقدس . . فنقول إن عددهم كان كذا . . وهذا عدد له معان كثيرة . . تماما كما قيل عن الرقم 19 . . وكيف أن هذا الرقم له أسرار ومعان . . وهذا الرقم جاء في الآية الكريمة :

# ﴿ لَوَّالِحَةُ لِلْبُسَوِ عَلَيْهَا شِعْهَ عَتَنَرَ وَمَا جَعَلَنَا أَصْعَبَ اللَّهِ اللَّهِ الْحَالَةُ الْحَعَبُ التَّارِلِلَّا مَلَلِكَ عَلَيْهَا وَمَا جَعَلَنَا عِدَّتَهُ مُ إِلَّا فِنْنَةً ﴾ التَّارِلِلَّا مَلَلِكَ عَلَيْهَا وَمَا جَعَلَنَا عِدَّتَهُ مُ إِلَّا فِنْنَةً ﴾

( الأيتان ٢٩ و ٣٠ ومن الأية ٣١ سورة المدثر )

هذا العدد دفع بعض الناس ان يقولوا ان الملائكة المكلفين بالنار تسعة عشر . . وعدد حروف بسم الله الرحمن الرحيم تسعة عشر . وهكذا فإن النار محاطة برحمة الله ولن يعذب فيها أحد ! إن هذا الكلام مخالف للقرآن الكريم . . فأهل النار سيعذبون . . وقد أعطانا الله سبحانه وتعالى . . أكثر من صورة لعذابهم يوم القيامة في آيات القرآن الكريم . . كها أن هناك أرقاما كثيرة . . يعطيها الناس معانى . . دون أن يكون لها أى معنى إلا أنها تمثل عددا معينا اختاره الله سبحانه وتعالى بمشيئته .

وهناك تفسيرات كثيرة . . عن الأرقام التي وردت في القرآن الكريم كرقم ٧ ورقم ٤٠ ورقم ٨ . . الذي جاء في قول الحق سبحانه وتعالى :

### ﴿ وَيَحْمِلُ عَنْ مَا رَبِّكَ فَوْقَهُ مُ يَوْمَهِ إِنَّكَ لِنَهُ ﴾

(من الأية ١٧ سورة الحاقة)

كل هذه أرقام هى باختيار الله . . وكل ما يحاول الناس أن يلصقوا بها من معان مختلفة تعطيها قدسية خاصة مرفوض . . لأن الله جل جلاله لم يخبرنا إلا أنها مواقيت وأرقام . . شاء أن يختارها . . ولذلك أبهم الله سبحانه وتعالى عدد أصحاب الكهف . . فقال تبارك وتعالى :

> ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ ثَابِعُهُمْ كَالْبَهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسْهُمْ كَلِّبَهُمْ مَرَجْ كَالْبِالْغَيْبِ. وَيَقُولُونَ سَنَعَةٌ وَثَامِنْهُمْ كَلْبَهُمْ قُلْرَبِي أَعْلَمْ الْعَيْبِيَّةِمِ سَنَعَهُ وَثَامِنْهُمْ كَلْبَهُمْ أَفُلَا عُلَرَبِي أَعْلَمُ وَيَقُولُونَ مَا يَعْلَهُمُ إِلَّا قِلْيِلُ فَلَا تُمَارِفِهِ مِلِّلَا مِرَاءً ظَلِهِ اللهِ مَا يَعْمَلُ أَعَدًا ﴾ وَلَاتَتَنَفَّتِ فِيهِم مِينِهُمْ أَعَدًا ﴾ والآية ٢٢ سورة الكهف )

وهكذا أخفى الله سبحانه وتعالى . . مكان وزمان وعدد أصحاب الكهف . . ليلفتنا الى أن هذه القصة يمكن أن تحدث فى أى زمان . . وفى أى مكان . . لأى عدد من الفتية المؤمنين الذين يفرون بدينهم من طغيان الكفر . . فهؤلاء تشملهم رحمة الله . . فيعطيهم سعة المرزق . . ويعطيهم سعة المكان . . ويجعل الزمان يمر عليهم وهم لا يحسون بأى تعب أو معاناة . . أو أى شيء آخر يقلقهم أو يضرهم . . وهذا يحدث فى كل زمان ومكان .

نأتى بعد ذلك الى كهف آخر من كهوف هذه السورة . . وهى قصة صاحب الجنتين .



### الفصل الثبانى



### الکھف الثانی صاحب الجنتین

هذه قصة أخرى . . أبهم الله مكانها وزمانها ، والحكمة في هذا الابهام . أنها شائعة في كل زمان ومكان . تلك هي قصة الغرور البشرى بالنعمة . . إن الله سبحانه وتعالى ينعم على من يشاء من عباده . . وهذه النعمة أقل ما تستوجبه هو الشكر والحمد لله . . والاعتراف بعظيم فضله وجليل نعمته .

لكن الانسان لا يأخذ النعمة هكذا . . لا يأخذ النعمة بالشكر . ولكنه يأخذها بالغرور . . ويحسب أنه قد حصل عليها بفكره وعمله . . وأنه بها قد استغنى عن الله سبحانه وتعالى . . الذي خلقه وخلق له النعمة . . وأعطاه القدرة على التمتع بها .

إن هذا الانسان \_ لغفلته \_ يتصور أنه بالنعمة قد استغنى عن المنعم وهو الله سبحانه وتعالى . . فيبدأ ينمقها وينميها . . ويحسب أنه في منعة من قضاء الله . والله سبحانه وتعالى يقول في شأن هؤلاء الغافلين :

### ﴿ كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَلَ أَن رَّءَاهُ ٱسْنَغُنَّ ﴾

( الأبيتان ٦ ، ٧ سورة العلق)

ويقول تبارك وتعالى :

﴿ وَإِذَا أَنْعُكُمْنَا عَلَى لَإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا إِيجَانِيِهِ ﴾ ﴿ وَإِذَا أَنْعُكُمْنَا عَلَى لَإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا إِيجَانِيهِ ﴾ (من الابة ٨٣ سورة الاسراء)

ذلك أن الغرور البشرى ، يصور للانسان أنه قادر وأنه يستطيع أن يفعل . . وأن الأرض تعطيه من كنوزها بقدرته هو . . وينسى أن كل شيء في الكون . . خاضع لقدرة الله سبحانه وتعالى . وأن الأشياء التي تعطيه . . إنما سخرها الله له وأمرها أن تعطى . ولقد أراد الله سبحانه وتعالى . أن يلفتنا الى أن كل شيء في الكون . خاضع لمشيئته جل جلاله . . فقال :

### ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِتَاكُ وَإِنِّ فَاعِلَّ ذَالِكَ غَدًا إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ (الآية ٢٤ ومن الآية ٢٤ سورة الكهف)

إنك لاتملك القدرة على الفعل فأنت لاتضمن بقاءك وحياتك الى الغد . . وإذا ضمنت حياتك . . فلا تضمن حياة من سيحقق لك ما تريد . وإذا ضمنت حياة الاثنين ، فإنك لن تضمن الظروف . فقد تمرض فلا تستطيع أن تفعل شيئا ، وقد يصاب ابنك أو اختك . أو أحد من أقاربك في حادث يشغلك عن الذهاب . . فإذا لم يحدث هذا كله . فقد يصدر قرار يلغى ما تريد أن تفعله .

إذن . . عناصر الفعل ليست في يدك . . ولكنها في يد الله سبحانه وتعالى الذي هو حي لا يموت . . دائم الوجود . دائم القوة والقدرة . فَعَالُ لما يريد . . لا يستطيع أحد من خلقه أن يمنع قدره .



### قدرة الله فوق الاسباب

ولكن الناس تنسى هذا كله . . وتحاول أن تنسب الأفعال والنعم الى ذاتها . والى فكرها . . والى قدراتها . . فيأتى الله سبحانه وتعالى ليأخذ النعمة . . أو ليأخذ صاحب النعمة . . ليلفتنا الى أن كل شيء بيد الله . . وأن الأسباب التي تعطى . . إنما تعطينا بقدرة الله جل جلاله .

إننا نقرأ فى القرآن الكريم قصة قارون . . لقد أنعم الله عليه وأعطاه مالا كثيرا ورزقا وفيرا ،لكن لما قيل له إتق الله فيها أعطاك وأنعم عليك . . أخذته العزة بالأثم وقال :

### ﴿ لِإِنَّكَا أُونِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِي ﴾

(من الآبة ٧٨ سورة القصص)

فهاذا فعل الله تبارك وتعالى به ؟ خسف به وبداره الأرض . . وهكذا أذهب الله النعمة ، وأذهب المنعم عليه . ليلفتنا الى أن النعمة والمنعم عليه . هما من قدرة الله وليسا من قدرة البشر . لو أن قارون كان صادقا . عندما قال «إنما أوتيته على علم عندى الاحتفظ بالنعمة ، لأنه ادعى أنها من ذاته . . ولأبقى نفسه على قيد الحياة . . ولكنه في كلتا الحالتين . كان عاجزا عن أن يفعل أي شيء . . فلا هو قدر على إبقاء النعمة . . ولا هو قدر على أبقاء النعمة . . ولا هو قدر على أبقاء النعمة . . ولا هو قدر على أبقاء حياته !



### اسباب زوال النعمة

وقبل أن نبدأ الحديث عن صاحب الجنتين . . لابد أن نشير الى قصة أخرى جاءت فى القرآن الكريم عن أصحاب الجنة . . لقد جاءت القصة مبهمة فى زمانها . مبهمة فى مكانها وأشخاصها ، لتشيع فى كل زمان وفى كل مكان . . وبين الناس جميعا .

في هذه القصة التي جاءت في سورة القلم . يلفتنا الله سبحانه وتعالى الى مذهبات النعمة . . أى تلك الأفعال التي إن قام بها الانسان . . أذهب الله عنه النعمة . . وجعلها تفارقه . إنها قصة رجل صالح كان عنده جنة (أى بستان) فلفظ الجنة مأخوذ من الستر لأن الجنة بظلالها وثهارها ، وما فيها من أشجار . . إنما تستر من فيها بأغصان الشجر . . تستره فلا يراه من هو خارجها . . وثهار الجنة تستره فلا يحتاج الى الخروج منها للحصول على طعام أو شراب . . ففيها الطعام وفيها الشراب . . وفيها كل ما يحتاجه البشر في معيشته . . وقد أخذ عن هذا اللفظ الجنون . . وهو ستر العقل .

ماذا قال الله تعالى عن أصحاب هذه الجنة ؟ . . أول شيء يلفتنا في هذه القصة . . هو أن أصحاب هذه الجنة قرروا منع حق الفقير والمسكين في ثمارها . . ولذلك أنزل الله سبحانه وتعالى على الجنة صاعقة فأحرقتها .

وهكذا نعرف أن الله سبحانه وتعالى . قد ابتلى أصحاب الجنة هؤلاء في يوم الحصاد . . أى يوم الجنى وجمع الثهار . . وأنهم اتفقوا على أن يجمعوا ثهار هذه الجنة . . أو الحديقة في الصباح الباكر ـ ولا يتركوا من ثهارها شيئا إلا جمعوه . . فأرسل الله سبحانه وتعالى عليها أثناء الليل ـ وهم نائمون ـ طائفا من عنده فأحرقها . . وأصبحت أشجارها محترقة . . ليس فيها ثمرة واحدة . . أصبحت خربة . . وأصحابها نائمون لا يحسون يحلمون بالثمر الوفير . . الذي سيحصلون عليه في الغد »!

وقام أصحاب الجنة من نومهم ـ متجهين ليجنوا ثهارها . يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ فَنَادَوْا مُضِعِينَ أَنِ أَغَدُواْ عَلَىٰ حَرَٰثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ افَأَنطَلَقُولُ وَهُمْ يَتَخَفَنُونَ أَن لَا يَدُخُلُنَهَا ٱلْيَوْمَ عَلَيْكُم مِيسَكِينٌ ﴾

(الآيات من ٢١ ــ ٢٤ سورة القلم)

قام أصحاب الجنة من نومهم مبكرين . قبل أن يصحو أحد

من الناس . وانطلقوا ليجنوا ثهارها . وكانوا وهم يسيرون . يتحدثون بصوت خافت حتى لا يتنبه اليهم أحد . . لاذا ؟ . . لأنهم قرروا أن يأكلوا حق الفقير والمسكين في الثهار . . أى يمنعوا الزكاة التي فرضها الله سبحانه وتعالى للفقراء والمساكين . . ولم يكونوا يعلمون أن هذه الزكاة هي التي تبقى النعمة . . وهي التي تحفظ الرزق . . ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : (إنما ترزقون بضعفائكم) .

ولكن هؤلاء حسبوا . . كما يحسب كثير من الناس . . أن منع الزكاة ومنع حق الفقير . . يزيد المال . . وكيف لا ؟ . . والزكاة تأخذ جزءا من المال لتعطيه للفقير والمسكين . . ونسوا أن الزكاة والصدقة تُنمى المال وتمنعه من الزوال . . وتضع فيه البركة . . وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ما نقص مال من صدقه .

هؤلاء أصحاب الجنة . أرادوا أن يمنعوا الزكاة وحق الفقير والمسكين فيها أتاهم الله من نعمة . . فأذهب الله النعمة كلها وفي هذا يقول الحق سبحانه وتعالى في شأن أصحاب الجنة :

﴿ فَلَمَّا رَأُوْهَا قَالُوْ آ إِنَّا لَضَآ الْوُنَ بَلْخَنُ مَخُوْمُونَ قَالَ أَوْسَطُهُمُ أَلَرُأَ قُللَّكُمْ لَوْلِا شُبِعَوْنَ فَسَالُواْ سُبْعَانَ رَبِّتَ آ إِنَّاكُنَا ظَلْمِينَ ﴾

(الأيات من ٢٦ \_ ٢٩ سىورة القلم)

أصحاب الجنة عندما دخلوها . . فوجئوا أنهم أمام أشجار محترقة لا ثمار فيها . . فاعتقدوا أنهم قد ضلوا الطريق . . ودخلوا بستانا آخر غير بستانهم . . فقد كانت هذه بالأمس مليئة بالثمار . . أعطت محصولا وفيرا . . فأين ذهبت الثمار ؟ . . وما هذه الأشجار المحترقة ؟

لقد اعتقدوا أنهم ضلّوا الطريق ، فذهبوا الى مكان آخر . . فأسرعوا يتأكدون . . هل هذه هي جنتهم فعلا ؟ . . وفوجئوا بأنها هي الجنة نفسها التي كانت مليئة بالثمار بالأمس . والتي قرروا أن يجنوا ثمارها اليوم . . ولا يعطوا الفقير و المسكين حقه .

حينئذ تنبهوا إلى أنه لابد أن يكون هناك ظلم قد وقع منهم وإلا ما عاقبهم الله بإحراق ثمارهم ، وعندما استمعوا إلى قول أوسطهم . عرفوا أنهم بمنعهم حق الفقير والمسكين . . قد أذهبوا النعمة كلها . . واستحقوا غضب الله سبحانه وتعالى ، فأقروا بذنبهم وقالوا لا طريق أمامنا إلا أن نعود إلى الله . ونعطى للفقير والمسكين حقه . ليبارك لنا الله تبارك وتعالى في رزقنا .

هذه هى قصة اصحاب الجنة التى وردت فى القرآن الكريم . لتنبهنا الى مذهبات النعمة . أو الأسباب التى تجعل النعمة تزول . وهى أن تمنع حق الفقير والمسكين فيها أنعم الله سبحانه وتعالى عليك به . فإذا أردت لنعمة أن تزول . فامنع حق الفقير والمسكين فيها .

ولقد شاء الحق سبحانه وتعالى . أن يخفى زمان ومكان

وأبطال هذه القصة . . لأنه في أي زمان ومكان . . ومع أي من عباد الله إن كل من يمنع حق الفقير والمسكين . يذهب الله عنه النعمة .

لقد روى الحق سبحانه وتعالى لنا هذه القصة ، حتى نتجنب أسباب زوال النعمة . ونحرص على حق الفقراء والمساكين . . لأن هذا حق يبقى النعمة ولا يذهبها . . وينميها ولا ينقصها .





ثم أعطانا الحق سبحانه وتعالى سببا آخر . . من أسباب زوال النعمة . . في قصة صاحب الجنتين . لنعرف أننا إذا نسبنا النعمة لأنفسنا زالت .

فى قصة صاحب الجنتين . . يضرب لنا الله سبحانه وتعالى مثلا برجلين جعل الله لكل منها جنة . الأول نسب النعمة لنفسه ولعلمه . . والثانى نسب النعمة لفضل الله سبحانه وتعالى .

ولقد رويت قصص كثيرة عن شخصية هذين الرجلين . . من هما ؟

ولكننا لن نوردها هنا . . لأن هذا ليس الهدف من القصة . . وإنما الهدف من القصة هو العبرة . . وما يريدنا الحق جل جلاله أن نفهمه . . هو أن هذا حدث يحدث في كل زمان ومكان . وهو ليس مقصوراً على أشخاص معينة . أو أماكن معينة . أو أماكن معينة . أو أرمان بعينها .

ولوعًرفنا الله تبارك وتعالى . أبطال القصة ومكانها . وزمانها . لقلنا أنها حادث خاص . له زمانه وله أبطاله . ولكنه سبحانه وتعالى يريدنا أن نعلم . . أنها قصة متكررة في كل زمان ومكان .

يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ وَآضُرِبُ لَمُرُمَّنَ لَا تَّجُلِينِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِ كَمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعُنَابٍ وَحَفَفْنَا هُمَا يَغَلِ وَجَعَلْنَا مِنْ أَعُنَابٍ وَحَفَفْنَا هُمَا يَغَلِ وَجَعَلْنَا مِينَهُ كُما ذَرْعًا كِلْتَا ٱلْحَنَّايُنِ عَالَتُ أَكُلَهَا وَلَا تَظٰلِم مِينَهُ كُما ذَرْعًا كِلْتَا ٱلْحَنَّا يُنِ عَالَتُهُ أَكُلَهَا وَلَا تَظٰلِم مِينَهُ مَنْ يَأْوَفِحَ آنَا خِلَلَهُمَا اَهَارًا ﴾ مِنْ أَنْ فَا مَنْ مَنْ اللَّهُ مَا اَهْ رَا ﴾

( الأيتان ٣٢ ، ٣٣ سورة الكهف )

هنا يلفتنا الحق سبحانه وتعالى: الى أن الجنتين أعطتا صاحبهما بالأسباب. فلأنه زرع وحرث وسقى واعتنى.. أعطته الرزق الوفير.. فكأن الأرض لم تظلمه.. أخذ بالأسباب فأعطته الأسباب.. ولم يقع أى ظلم عليه..

إننا نأخذ بالأسباب ونسعى بها . . ولكننا لا نتنبه الى أن الأسباب تُخْفِى وراءها إرادة المُسبَّبُ .

وهذا هو الكهف الحقيقي الذي يريد الله سبحانه وتعالى أن يلفتنا اليه . . لنعرف أن الأسباب لا تعطى بذاتها ، ولكن وراءها دائما إرادة المسبب .

ولكن لماذا يريد الله سبحانه وتعالى ان يلفتنا الى ذلك ؟ حتى لا نعبد الأسباب . وحتى لاتغرنا الدنيا . . وحتى الاستعانة الدنيا . . ونتقد أننا نستطيع أن نفعل بذاتنا . . دون الاستعانة بالمسبب .

إنَّ الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا أن نعبده وحده . وأن نعرف أنه إذا كانت هناك أسباب موجودة في الدنيا . فإن يد الله ممدودة بالأسباب .

ويرينا الحق سبحانه وتعالى . ماذا يفعل الغرور البشرى حين يدخل النفس . . فيقول جل جلاله :

﴿ وَكَانَ لَهُ ثُمَّرُ فَقَالَ لِصَحِيهِ وَهُو يُعَاوِرُهُ أَنَا الْصَحِيهِ وَهُو يُعَاوِرُهُ أَنَا الْصَحِيهِ وَهُو يُعَاوِرُهُ أَنَا الْصَحِيهِ وَهُو يَعَالَ مَا لَا وَأَعَنَّ نَفَدَرًا وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِينَانَ مَا أَظُنُّ أَنْ نَبِيدَ هَاذِهِ وَمَا أَبَدًا ﴾ ظَالِمٌ لِينَانَ اللهِ مَا يَعَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ نَبِيدَ هَاذِهِ وَمَا أَبَدًا ﴾ (الإينان ٢١، ٢٠ سودة الكهف)

هذا هو الغرور البشرى . . فصاحب الجنتين يتفاخر على محدثه . بأنه أكثر منه مالا . كأنما هو الذى رزق نفسه بهذا المال . ويتفاخر أيضا بأنه أكثر أولادا . وكأنما هو الذى جاء بهؤلاء الأولاد ، ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : «ودخل جنته وهو ظالم لنفسه» .

ما هو هذا الظلم الذي أوقع نفسه فيه ؟ . إنه نسب لنفسه قدرات الله سبحانه وتعالى . . والله جل جلاله هو الذي أعطاه المال . . وهو الذي أعطاه الولد ، ولكنه بالغرور البشرى نسب هذا لنفسه . فحق عليه العقاب .

بل إن صاحب هاتين الجنتين تجاوز هذا كله . . وقال :

«ما أظن ان تبيد هذه أبداً» أى لا أظن أن هذه النعمة ستذهب أبدا . . إنها باقية لى ! وكأنه هو الذي يحفظها بقدرته . مع أنه لا يستطيع أن يحفظ حتى نفسه إلى أكثر من ذلك . . وتمادى أكثر واشتط في غيه فقال كما جاء في قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَا إِمَةً وَلَبِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ

### لَأَجُكُنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنْقَلَبًا ﴾

(الآية ٣٦ سورة الكهف)

وهكذا انكر القيامة . . وأنكر البعث . . لماذا ؟ لأنه يعيش في نعمة دنيوية يريد أن تدوم . . إن الذي يقلق الناس ويؤرقهم في الدنيا بالنسبة للنعمة . . هو الخوف من شيئين : إما أن تزول عنه النعمة . . وإما يزول هو عنها . . أي أن الانسان يخاف أن تذهب عنه النعمة . . إن كان غنيا يصبح فقيرا . . وإن كان علي يصبح علي . . وإن كان صحيحا معافى . يصبح مريضا لا يقدر على شيء . . وإن كان له أولاد . . يتوفاهم الله سبحانه وتعالى ويصبح بلا ولد .

هذه بعض النعم التي يمكن أن تزول . . فإن دامت النعمة . . فقد يزول هو عنها بأن يتوفى الله صاحب النعمة . . فيزول وتزول عنه .



### نعم الدنيا والآخرة

إن صاحب الجنتين أراد أن يُنيِّ نفسه بأن هذا لن يحدث له . فقال : «ما أظن أن تبيد هذه أبداً» أى أن هذه النعمة لن تزول عنه . إنها أبدية . فلما ذُكر بالموت والبعث أنكر . وقال إنه حتى إذا جاء البعث ويوم القيامة . . فسيعطيه الله سبحانه وتعالى نعماً أكر .

لماذا ؟ . . لأنه اعتقد أن نعم الدنيا دليل على رضا الله نبارك وتعالى عن العبد . . وأن من هو مُنعَّمٌ فى الدنيا . . مُنعَّمٌ فى الأخرة . . وهذا غير صحيح . . فالله جل جلاله هو القائل :

# ﴿ فَلَا تُغِجِّبُكَأَمُوالُهُ مُ وَلَآ أَوْلَاهُمُ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم ﴿ فَلَا تُغِيدُ ٱللَّهُ لِيعَاذِبَهُم اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُولِي الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولِمُ الللْمُ اللْمُ الل

(الآية ٥٥ سورة التوبة)

وهكذا نرى أن المال والولد في الحياة الدنيا ، قد لا يكونان نعمة . وإنما يكونان نقمة . . بأن يجعل الإنسان يغتر بماله وولده . . فلا يسلبها منه ويظل كافرا بالله الى أن يأتيه الأجل . فيموت وهو كافر ، لأنه لو أذهب الله سبحانه وتعالى عنه المال والولد . . ربما اتجه الى السماء وآمن وتاب . ولكن الله لشدة كفر هذا الانسان . زاده كفرا بالنعمة ، فالله سبحانه وتعالى . .

يعين المؤمن على الايمان . . ويترك الكافر للشياطين تزيده كفرا . وهكذا فإن صاحب الجنتين . . أخذ نعمة الدنيا بغير مفهومها الحقيقى ، فاعتقد أنها ستدوم ، وتمادى فى غيه وظلمه وأنكر البعث والساعة . . ثم زاد على ذلك . . بأن حدد موقعه فى الأخرة . . بأن الله سيعطيه نعمة أكثر . والله جل جلاله يكره هذا . . يكره من عبده أن يضع حدا على مشيئته يكره هذا . . يكره من عبده أن يضع حدا على مشيئته سبحانه . . فيقول فى الأخرة سيحدث لى كذا وكذا . وإنما عليه أن يرجو ويدعو ويبتهل . ويتقرب من الله . . طالبا منه القبول .

إن الله سبحانه وتعالى يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء . . فلا يأتى مخلوق ليضع قيودا على مشيئة الخالق جل جلاله ، ويقرر لنفسه ويحدد موقعه حتى فى الأخرة !! بل كلنا يرجو الله . ويدعو الله ، وهو سبحانه وتعالى صاحب المشيئة . . إننا نجد فى القرآن الكريم صورة لهؤلاء فى قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ أَفَرَءَ يَتَ ٱلَّذِي كَفَرَ عِالَيْنَا وَقَالَ لَأَوْتَ يَنَّ مَا لَا وَوَلَداً أَطَّلَعَ ٱلْغَيِّبَ أَمِ التَّخَذَعِ نَدَ ٱلرَّحْمَٰ نِ عَهْدًا كَلَّا شَنَكُمُ بُهُ مَا يَفُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدَّا وَنَرِثُهُ مُمَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْهًا ﴾ ويَأْنِينَا فَرْهًا ﴾ وقد نزلت هذه الآيات الكريمة .. في العاص بن وائل السهمي .. وكان عليه لأحد المؤمنين دين . فأتاه ليتقاضاه .. فقال لا أعطيك حتى تكفر بمحمد .. فقال المؤمن لا والله .. لا أكفر بمحمد عليه الصلاة والسلام حتى نموت ثم نبعث .. فقال العاص بن وائل .. إذا مت ثم بعثت جئتني .. فستجدني صاحب مال وولد !! فأنزل الله سبحانه وتعالى هذه الآيات .. في أن هذا الكافر .. ادعى أنه سيكون له في الآخرة مال وولد ونعم .. من أين جاء بهذا الكلام ؟ .. وهل أطلعه الله تبارك وتعالى على الغيب ؟ أم أخذ عهدا من الله جل جلاله بأنه سيعطيه في الآخرة المال والولد ؟!





### وسيزداد عذابا

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى . . ان ما يقوله هذا الكافر سيكتب . . وسيزيده عذابا فى الآخرة . . وسيترك الدنيا بكل ما كان يملك فيها . . ويأتى فى الآخرة بمفرده . بلا مال ولا ولد . إن الله تبارك وتعالى . يكره من عبده ـ كها قلت ـ أن يعطى حكها يحدد منزلته فى الآخرة لأنه لم يطلعه على الغيب . . ولم يتخذ واحد منا عند الله عهدا . . ولكن صاحب الجنتين ادعى أنه فى الآخرة . . سيكون له مال وولد . . وهكذا نصب نفسه حكها على منزلته فى الآخرة . . حينئذ يحاول صاحبه ان يرده الى الصواب . . فيقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ قَالَ لَهُ, صَاحِبُهُ, وَهُوَ يُحِكَا وِرُهُ, أَكَفَرُتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مَنْ تُرَابِ ثُرُّ مِنْ نَظْفَةٍ ثُرَّ سَوَّلَكَ رَجُلًا لَلْحِكَنَا

هُوَٱللَّهُ دَبِّ وَلَآ أَشْرِكُ مِرَبِّيٓ أَحَدًا ﴾

(الأيتان ٢٧ . ٢٨ سورة الكهف)

إن صاحبه يحاول أن يفيقه من غروره . . بمنطق الايمان . . قائلا له : من أنت حتى تقول هذا الكلام ؟ ! تَذَكَّرْ أنك كنت حفنة من تراب . . لا حياة فيها ولا قيمة لها . . والله سبحانه وتعالى هو الذى نفخ فيك الروح . . وجعلك بعد أن كنت نطفة

لا تُرى بالعين المجردة . . رجلا مليئا بالقوة والقدرة . ثم يقول له كها جاء في القرآن الكريم :

# وَلَوْلِكَ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَاشَاءَ آللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنكَ مَالًا وَ وَلِدًا (الآبة ٢٦ سورة الكهف)

أى أفق واعرف الحقيقة . . وهى أن الله سبحانه وتعالى . . هو الذى أعطاك هذه النعم كلها . . ولو أنها بقدرتك وقوتك . . لاستطعت المحافظة عليها . . ولكن الله سبحانه وتعالى . . يستطيع أن يذهبها متى شاء . . وليس الفضل لك فى أنك أكثر منى نعمة . . بل هو من الله الذى لو شاء لأذهب هذا كله . . ثم يقول الحق جل جلاله مخبراً عها صار اليه من أعهاه

# ﴿ وَأُحِيطَ بِمُمَرِهِ - فَأَصِّعَ يُقَلِّبُ كَفَيَّهِ عَلَىٰ مَآأَ نَفَقَ فِيهَا وَهِ ﴾ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرَقَ شِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَىٰ لَمُ أُشْرِكُ بِرَبِّ أَحَدًا ﴾ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَىٰ لَمُ أُشْرِكُ بِرَبِّ أَحَدًا ﴾ (الآبة ٤٢ سودة الكهف)

وهكذا أذهب الله سبحانه وتعالى النعمة . فغار الماء وضاع الثمر وأصبح لا حياة فيها . . ليعلم صاحب الجنتين ـ ومن على شاكلته في كل زمان ومكان ـ أن كل ما ملكه أو يملكه ليس من عنده ولا بقوته ، وإنما كان من عند الله وبإرادته .

غروره :



#### الأسباب ومشيئة المسبب

إذن فالأسباب تحمل مشيئة ألمُسبَّب وهو الله سبحانه وتعالى . . فالانسان السطحى هو الذى يقف عند الأسباب . . أما المتعمق فهو الذى يقف عند المسبب . . لأنك لو ادعيت انك أتيت بالنعمة بأسبابك . . نقول لك حافظ عليها بأسبابك . .

في هذه القصة الحق سبحانه وتعالى . . أراد أن يعطى مثلين في الدنيا . . مثل للايمان ، ومثل للكفر ، المؤمن يقول الله يعطينى . . وانتفاعى بالنعمة هو ما قدره الله لى . . وهذا يدلنا على أن المؤمن ينظر الى حقائق العطاء ، ولا ينظر الى ذات العطاء . . لأنه قد يكون في المنع عطاء . . ويكون المنع أثمن من النعمة ذاتها . . أنت تظن أنه لم يعطك لكنه في الحقيقة \_ مذا المنع \_ قد أعطاك أفضل مما تحتاجه .

ولنضرب لذلك مثلا . . ولله المثل الأعلى : حين يطلب الابن من أبيه أن يشترى له مسدسا . الأب يرفض . . والابن يعتقد أن أباه قد منعه من شيء يريده . ولكنه في الحقيقة أعطاه الأمان ، وهو أثمن من السلاح الذي كان سيشتريه . لأن الابن لا يضمن ـ ساعة يثور ـ أن يخرج سلاحه ويقتل . فكأن عدم إعطائه السلاح . . خير كبير له . منع عنه شرا وبيلا . الله سبحانه وتعالى يمنع عن بعض الناس المال . فيعتقد هذا

البعض أن هذا المنع حرمان أو عدم استجابة لطلبهم إياه ، بينها . المنع في الحقيقة هو عين العطاء . . لأن المال كان سيفسده . كان سينفقه على المعصية وشرب الخمر والمخدرات . . فيزداد إثما ويزداد فقرا . . رغم أنه أُعْطِى المال . . ولذلك فإن المنع هنا هو عين العطاء .

وإذا كان العطاء من حكيم ، فاعلم أن لكل شيء حكمة . . فقد يعطى الله الانسان مالا . . ولكنه يسلبه الصحة فلا يتمتع به . يرى الطعام أمامه فلا يستطيع أن يتناول لقمة . . أو يسلط على ابنه مرضا . فينفق الأب ماله كله وهو يتألم ويتعذب لمرض ابنه . أو يستخدم المال في الشر . . ولكن الله تبارك وتعالى قد يعطى الصحة والستر والبركة لتحقق لك حياة أفضل .

إذن فالعطاء قد يكون شرا.. والمنع قد يكون هو العطاء الأوسع . . والأكثر أمنا وأمانا .

ننتقل بعد ذلك الى كهف آخر . . من كهوف سورة الكهف وهي قصة موسى والعبد الصالح .

## الفصل الثالث



إن سورة الكهف ـ كها قلنا ـ مليئة بالكهوف المعنوية . . التى يجب أن نلتفت اليها . . وقصة موسى والعبد الصالح . . يلفتنا فيها الله تبارك وتعالى . . إلى أن هناك اشياء ظاهرة فى الكون . . وهناك كهوف تخفى الحقائق قد

لانتنبه لها . .

إن سبب ما نعانيه من متاعب في الدنيا ، هو أننا نقف عند الاشياء الظاهرة فقط . . فإذا حدث أمامنا شيء نكرهه . . اعتقدنا انه اعتقدنا انه شر . . واذا حدث أمامنا شيء نحبه . . اعتقدنا انه خير . . واقول لك : إياك من هذه الظواهر . . إياك أن تجعل نفسك حكما لأقدار الله في كونه . .

إن أحدا منا لم يؤت من العلم ما يجعله يعرف ما هو خير وما هو شر . . والاحداث تقع امامنا بظاهريتها فقط ، ولكن قد يكون الشيء الذي نحسبه خيرا هو شر كبير . . والشيء الذي نحسبه شرا . . يكون خيرا وخيرا عميها . .

هذا هو الكهف . . الذى أراد الله سبحانه وتعالى أن يلفتنا اليه فى قصة موسى والعبد الصالح . . فهذه القصة اظهرت لنا بعض اسرار الله سبحانه وتعالى . . فى ظواهر الكون . . وكيف ان الحقيقة تختلف عن الظاهر . .

واذا أردنا ان نضرب مثلا . . يقرب ذلك إلى الأذهان . . نقول : هب أن ابنك مريض . . وذهبت به إلى الطبيب

وشخص المرض . . وحدد له العلاج والطعام . . ولم تشأ ال تخبر زوجتك بحقيقة مرض الابن حتى لا تزداد انزعاجا . . خصوصا إذا كان مرضه خطيرا ، ولكنك قلت لها : أنه يأكل كذا ولا يأكل كذا . . والأبن يجب من الاطعمة ما يضره . . ويطلب من أمه ذلك . . وقد تعطيه الأم ما يطلب . . وتحسب بذلك انها تفعل خيرا . . بإجابة رغبات ابنها . . وتحس ان من واجبها أن تعطيه وتعطيه .

هل تعرف الأم فى هذه الحالة انها تضر ابنها ؟ طبعا لا . . لأنها لا تعرف خطورة مرض ابنها . . ولو علمت الحقيقة لعرفت انه من الخير أن تمنع عنه الطعام . . ولكن عدم علمها هو الذى جعلها ترى الشر خيرا والخير شرا .





## البشر والخير والشر

كذلك البشر . . لأنهم لا يعلمون . . فإنهم يأخذون ظاهر احداث الكون ، ولا يلتفتون إلى ان الذي اجرى هذه الأحداث وهذه الاقدار حكيم . . وأن كل شيء عنده يجرى بحكمه . أول كهف في قصة العبد الصالح وموسى . . هو كهف العلم . . إن الله سبحانه وتعالى يعطى العلم لمن يشاء . . موسى عليه السلام رسول من أولى العزم ، والعبد الصالح تقرب الى الله سبحانه وتعالى . . بما جاء به موسى . . ولكنه في تقربه من الله ، أعطاه الله جل جلاله علما لم يعطه لرسول من أولى العزم . حتى نعلم . . أن باب الله مفتوح . . وان عطاءاته لا تنفد . . وأننا اذا اخلصنا له العبادة . . فإنه قادر على ان يعطينا من نعمه الكثير لأن علم الله سبحانه وتعالى لا ينفد لقد أراد الحق سبحانه وتعالى ان ينبهنا إلى ان العلم الذي اعطاه للعبد الصالح . ليس علم قرأه العبد الصالح في الكتب . . أو حصل عليه باطلاعه . . ولكنه علم من الله سبحانه وتعالى . . فقال جل جلاله :

> ﴿ فَوَجَدَاعَةِ مُنَّامِينَ عِبَادِنَا ءَانَيْنَ أَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمُنَ أَهُمِن لَدُنَّا عِلْمًا ﴾ (الآية ٦٥ سورة الكهف)

ولابد أن نلتفت إلى قول الحق سبحانه: « من لَدُنًا » . . أى ان هذا العلم جاء من الله مباشرة للعبد الصالح . . ولم يأت عن طريق اطلاع أو قراءة . . أو عن طريق موسى عليه السلام . . ولكنه كان من الله الى العبد الصالح مباشرة . . وبهذا أصبح العبد الصالح ـ في الاشياء التي علمها الله له يعلم الظاهر والباطن . . يعرف ما هو حادث . . ويعرف السر وراء الحدث . . وكان موسى عليه السلام . . يعرف ان العبد الصالح يعلم ما لا يعلمه موسى . . وفي هذا يقول الله سبحانه وتعالى :

# ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَى هَكُلُّ تَبِعُلَى عَلَى أَن تُعَيِّلِنَ مِمَّا عُلِمْكَ رُشُدًا ﴾ (الأية 31 سورة الكهف)

إذن فموسى عليه السلام . . كان يعلم ان العبد الصالح . . أن يعلم ما لا يعلمه هو . . ولذلك طلب من العبد الصالح . . أن يُعلَّمه مما علمه الله . . ولكن العبد الصالح كان يعرف أن موسى لن يصبر على ما سيراه . . لأنه يرى الظاهر فقط . . ولا يعرف السر . . ولذلك فإنه سيضيق صدره بما يرى امامه من اشياء يعتقد انها شر . . بينها هى خير . . فالانسان الذى يرى الظاهر فقط . . قد يضيق صدره بأقدار يراها أمامه . .



الصبر على المكاره . . سمة المؤمن الحق . . إنه لا يدرى مقادير الله وحكمته فيما أَلَمَّ به من مكروه . . أو لما يراه أمامه من أمور خفية لا يعرف كنهها . . فربما بعد فترة يعرف حقيقة القضاء الذي تم . . ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى أمرنا بالصبر وجعل ثوابه الجنة . . وذلك مصداقا لقوله تبارك وتعالى :

## ﴿ وَجَزَلُهُ مِ عِاصَبُهُ الْجَنَّةَ وَحَرِيًّا ﴾

(الآية ١٢ سورة الأنسان)

الحق سبحانه وتعالى . . طلب منا أن نتمسك بالصبر . . لأننا لا نرى من اقدار الله . . إلا ظاهر الحياة الدنيا . . ولم نؤت من العلم ما يجعلنا نعرف من اسرار الله فى كونه . . ولأننا لا نعرف الحقيقة . . فإن صدورنا تضيق . . ولكن لأننا مؤمنون . . نعرف ان لله سبحانه وتعالى حكمة فى قضائه وقدره . . فنصبر ونحن واثقون ان ما حدث هو خير لنا . . رغم ان ظاهره تضيق به الصدور .

موسى عليه السلام . . حين طلب ان يكون مع العبد الصالح . . حتى يتعلم من العلم الذى أعطاه الله له . . عرف العبد الصالح أن موسى لن يستطيع معه الصبر ، لأنه لا يعرف الحقيقة كلها . .

ويروى لنا القرآن الكريم حكاية موسى عليه السلام والعبد الصالح.

فيقول جل جلاله :

## ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَنَ تَسْخَطِيعَ مَعِى صَبِّرً وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ مَا لَهُ تَيْخُطُ بِهِ يَخْبُرًا ﴾

( الأيتان ٦٧ و ٦٨ سنورة الكهف)

ولكن موسى عليه السلام . . كنان يريد ان يزداد معرفة بأسرار علم الله . . ولذلك قال كما يروى لنا الله سبحانه وتعالى :

﴿ قَالَسَجِهِدُنِيَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا ﴾ (الآبة ٦٩ سورة الكهف)





## علم الظاهر والباطن

إن محاولة موسى عليه السلام . . فى أن يصاحب العبد الصالح . . كانت بلا شك ستنتهى بالفراق . . لأن العبد الصالح يعلم ماخفى عن موسى . ولذلك فإن كثيرا من الصالحين عندما عوتبوا فى أشياء قالوها . . قال أحدهم اللهم إنك علمتنى علما لو علموه ما فعلوا ما فعلوه . . ولو سترته عنى . . ما فعلت ما فعلته . .

إن هذا يعنى ان بعض الصالحين لهم أسرار لا يراها غيرهم .. والعالم ملى عأسرار كثيرة .. الظاهر من الاحداث حكم عام للناس .. والباطن أو الحقيقة يطلع الله سبحانه وتعالى عليها من يشاء من خلقه .. نفحات تهب على بعض الصالحين .. قضى الله سبحانه وتعالى بها .. حتى إذا حدث لانسان شيء ضاق به صدره .. ذهب إلى هؤلاء الصالحين .. فربما استطاعوا ان يعينوه على الصبر .. وذلك كما سيأتى بعد فى قصة الغلام .. الذى قتله العبد الصالح .

الله يعطى هذا العلم . . لاصلاح نظرة بعض الناس للحياة . . فمثلا إذا مات لانسان ابن . فإن ما يخفف من حزنه أن يعرف ان هناك حكمة وراء هذا ، وأنه ربما كان هذا الابن الذي يحسب أبوه انه عندما يكبر سيكون عونا وفخرا له . . ربما

كان هذا الإبن هو الذي كان سيدفع الأب إلى ان يطغى ويظلم ويسرق . . فيأتي قضاء الله تسرق . . فيأتي قضاء الله تبارك وتعالى . . فيتوفى الابن ليريح الأب من متاعب ومعاص وآثام . . لو علمها الأب لدعا الله أن يتوفى ابنه .





### القضاء والحكمة

وهكذا نعرف انه لو وقع حدث على غير مرادنا . أو غير ما نريده . . فإننا لا نأخذ هذا الحادث بظاهر حدوثه . . ويجب أن نعلم ان له حكمة . . ربما اخفاها الله عنا . . ولكنها بلا شك خير لنا . . وعندما يأتى الوقت الذي يطلعنا فيه الله سبحانه وتعالى على هذه الحكمة . . فإننا نحمد الله على قضائه .

إن كل حدث في الكون له حكمة . . لو أنت عرفتها لسعيت بنفسك إلى الحدث . . ودعوت الله ان يتم . . ولذلك عندما فسر العبد الصالح سر ما فعله لموسى عليه السلام . . عرف موسى ان ما فعله العبد الصالح خير ، ولو أوتي موسى العلم لفعل مثل ما فعل العبد الصالح ، ولكن رؤية موسى عليه السلام للظاهر فقط ، دون حقيقة الأمر ، جعلته ضيق الصدر . . لا يصبر على ما يحدث . . ولكنه أصر على مصاحبة العبد الصالح . . فقال له :

## ﴿ قَالَ فَإِنِٱتَّبَعُتَنِى فَلَا تَسْتَكُلِي عَن شَىءٍ حَتَّى ٓ أَخُدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكُرًا ﴾

( الأية ٧٠ سورة الكُهف)

لقد طلب العبد الصالح من موسى عليه السلام . . ألا يسأله

امام الناس عن سر ما يحدث ، حتى يحين الوقت الذي يروى له فيه العبد الصالح سر الاحداث التي وقعت . .

وانطلق الاثنان معا . . وكان أول ما فعلاه أنهما ركبا سفينة علكها مجموعة من المساكين . . وقد قيل إن المسكين هو الذي لا يملك شيئا . . ولكن هذه الآية الكريمة بينت لنا أن المسكين . . هوالذي لا يملك ما يكفيه . . إنه قد يملك ولكن ليس ما يكفى مقومات حياته .

ركب موسى والعبد الصالح . . هذه السفينة التي يملكها المساكين . . واذا بالعبد الصالح بدلا من أن يساعد هؤلاء المساكين . . يخرق لهم السفينة !! وذهل موسى . . كيف يفعل العبد الصالح ذلك ؟ أبدلا من ان نساعد هؤلاء المساكين . . نعيب سفينتهم ؟ . . ولنقرأ قول الحق جل جلاله :

## ﴿ فَٱنطَلَقَاحَتَّى إِذَا رَكِيا فِٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَأَخَرَقَهُا لِنُغُرِّقَ أَهُ لَهَا لَقَدُجِنَّ شَيْئًا إِمْرًا (الآية الاسورة الكهف)

ذهل موسى من تصرف العبد الصالح . . كيف يخرق سفينة المساكين ؟! فقال له : لقد فعلت شيئا منكرا . . وهنا نظر اليه العبد الصالح بهدوء . . وقال له :



### الحكمة الغائبة!

لماذا لا يستطيع موسى صبرا؟ . . لأنه لا يعرف الحقيقة . . أما الحقيقة فهى كما رواها له العبد الصالح بعد ذلك . . في قوله تبارك وتعالى :

# ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَكَ لِلسَّكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْحَرِفَا أَلَحَ فَا أَلَحَ فَا أَلَحَ فَا أَلَحَ فَا أَلَحَ فَا أَلَكُ اللَّهِ فَا الْحَلَى اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ أَلِمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُلْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

وهكذا عرفنا السر وراء خرق السفينة . . وهو أن هناك ملكا ظللا . . كان يأخذ كل سفينة بالقوة . . فأراد الله سبحانه وتعالى أن يبقى هذه السفينة لهؤلاء المساكين . . فجعل العبد الصالح يخرقها . . أى يجعل فيها عيبا . . حتى لا يأخذها هذا الملك الظالم . .

والمقارنة هنا لا تكون بين سفينة سليمة . . وسفينة فيها عيب أو خرق . . ولكنها تكون بين سفينة فيها عيب ولا سفينة على الاطلاق . . أيها خير للمساكين ؟ . أن تبقى لهم السفينة فيها عيب يصلحونه . أو لا تكون هناك سفينة على الاطلاق باستيلاء الملك الظالم عليها ، وتجريدهم من كل ما يملكون ؟ . طبعا خير للمساكين ان تبقى لهم السفينة وفيها عيب . . عن أن يستولى عليها الملك . . ولا يعودون يملكون شيئا . . اذن

ما فعله العبد الصالح . . رغم أن ظاهره شر . . إلا أن حقيقته خير لأصحاب السفينة .

وانطلق موسى والعبد الصالح . . ووقع الحدث الثاني . . كما يروى لنا الله سبحانه :

# ﴿ فَأَنْطَلَقَاحَتَّنَ إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَتَلَهُ وَالَأَقَتَلَتَ نَفْسًا نَكِيَّةُ بِغَيْرِنَفْسِ لَقَدُّجِنْكَ شَيَّا نَبُّكُرًا ﴾ (الآبة ٤٧ سورة الكهف)

انطلق موسى والعبد الصالح . . فإذا بالعبد الصالح يجد غلاما صغيرا فيقتله . . وهنا ثار موسى وقال للعبد الصالح . . كيف تقتل هذا الغلام ؟ . . هذا الغلام هو نفس زكية . . لم يبلغ بعد مبلغ التكليف . . وهو نفس خلقها الله وحرم قتلها إلا بالحق . . فكيف تقتله بلا ذنب وبلا نفس ؟ . . كيف تفعل ذلك ؟ . . وهنا نظر إليه العبد الصالح معاتبا في هدوء . . قائلا :

# ﴿ قَالَ الْمَرَ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْنَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾ (الآية ٥٠ سورة الكهف)

لكن كيف يصبر موسى عليه السلام وهو لا يعرف إلا الظاهر . . لهذا ضاق صدره . . ولو علم سر قتل الغلام لاستراح . . هذا السر رواه لنا القرآن الكريم في قوله تعالى :

﴿ وَأَتَا ٱلْغُلَامُ فَكَانَ أَبُوا وُمُؤْمِنَا يَنِ فَنَيْسَيَنَا أَن

# يُرْهِقَهُ كَاظُغُيَّنَا وَكُفُنَرًا فَأَرَدُنَا أَنْ يُنْدِهَ كَارَبُّهُ كَا اللهُ كَارَبُّهُ كَا اللهُ كَارَبُهُ كَارَبُهُ كَا اللهُ كَارَبُهُ كَا اللهُ كَارَبُهُ كَا اللهُ كَارِبُهُ كَا اللهُ كَارِبُهُ كَا اللهُ كَارَبُهُ كُلُونُ كُلُونُ كُونُ كُلُونُ كُلِي كُلُونُ كُلِي كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلِكُ كُلُونُ كُلِكُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلِكُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلُونُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلُونُ كُلُونُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلُونُ كُلِكُ كُلِكُ كُلُونُ كُلُونُ كُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ كُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِلْكُلِلْكُلِكُ لِلْكُ

(الايتان ٨٠ و ٨١ سورة الكهف)

وهكذا نعرف ان الغلام كان أبواه مؤمنين . وأنه كان سيقود أبويه إلى طريق الفساد والطغيان والكفر . بما سيطلبه وما سيفعله . وما سيكون له من تأثير عليها . فأراد الله سبحانه وتعالى برحمته ان يجنب هذين الأبوين المؤمنين المتاعب الرهيبة ، والألم والضيق والضغط النفسى ، الذي كان سيسببه هذا الأبن لها عندما يكبر . بأن يدفعها إلى السرقة وإلى ارتكاب ما يغضب الله . فرحمهما الله برحمته من كل هذا العنت . . ليرزقها بغلام أخر صالح .

وإذا أردنا ان نقرب هذه الصورة إلى الاذهان . . نقول : هب أن أبوين صالحين رزقا بطفلة . . وتوفاها الله سبحانه وتعالى وهي صغيرة . . ثم أطلعها الله على الغيب . . فإذا بها يعرفان أن هذه الطفلة عندما تكبر وتصبح امرأة ناضجة . . كانت ستحترف الدعارة . . ألا يحمدان الله سبحانه وتعالى . . على أنه توفاها وهي صغيرة ، ورحمها ورحمها مما كان سيحدث . . رحمها لأنها ما دامت قد ماتت قبل سن التكليف . . فستدخل الجنة بغير حساب . . ورحمها بأن جنبها الشقاء الذي كان سيحدث في حياتها . . نتيجة سلوك هذه الابنة .

## وكان القضاء رحمة للجميع !

كذلك في قصة هذا الغلام . . الذي قتله العبد الصالح . . هذا القتل كان رحمة لكل أبطالها . . رحمة بالأب والأم . . بأن جنبها الله شقاء كان سيأتي على يد هذا الغلام . . يملأ حياتها بالطغيان . . ويقودهما إلى الكفر والعياذ بالله . . ورحمة بها أيضا لأن الله سبحانه وتعالى - لأنهما مؤمنان - لم يشأ أن يتركها بلا ذرية ، فرزقها غلاما صالحا خيرا منه زكاة وأقرب رحما ، يملأ حياتها بهجة . . وينسيها فقد الأبن الأول . . أما الغلام فقد رحمه الله بأن توفاه قبل ان يدخل سن التكليف . . ليدخل الجنة بلا حساب .

وهكذا كان حادث قتل الغلام . . مليئا بالرحمة من كل جوانبه . . ولكن لأن موسى عليه السلام لم يعرف الحقيقة . . ثار وهاج عندما رأى العبد الصالح يقتل نفسا بدون حق . . واعتبر هذا شرا ومعصية لا يمكنه السكوت عليها .

واتفق موسى مع العبد الصالح . . على انه اذا سأله عن شيء بعد ذلك أو استنكره يكون هذا فراقا بينهما . . فلا يصاحبه وتنتهى هذه الصحبة . . ولذلك يروى لنا القرآن الكريم . . عن موسى عليه السلام : —

﴿ قَالَ إِنْ سَأَلُتُكُ عَنْ شَيْءَ مَعَدُ هَا فَلَا تُصَاحِبُنِّي

## قَدُ بَلَغَتُ مِن لَّدُ نِيٌّ عُذُرًا ﴾

( الآية ٧٦ سورة الكهف)

لكن هل سكت موسى . . وهل استطاع الصبر على ما يرى من ظواهر الأمور ؟

سار موسى والعبد الصالح حتى دخلا إلى قرية من القرى . . وكان أهل القرية لئاما لا يكرمون الضيف . . ولا يحسنون على الفقير . . وصلا اليها وقد بلغ منها الجوع مبلغا شديدا . . فطلبا الطعام من أهلها فرفضوا . . وفى ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

## ﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهُ لَ قَرْيَةٍ ٱسْنَطُكُمُ أَهُ لَمَا ﴾ فَأَبُوا أَن يُضَيِّفُوهُمَا ﴾

( من الأية ٧٧ سورة الكهف)

ومن الاحداث نعرف. مدى لؤم وخسة أهل هذه القرية . . لأن موسى والعبد الصالح طلبا طعاما . . وأصدق السؤال هو سؤال الطعام . . فلو أن أحدا سألك مالا . . قد تقول إن عنده المال . . ولكنه يريد ان يتملك أكثر وأن يجزنه ، ونحن نرى بعض المتسولين يموتون وعندهم ثروات كبيرة ، ولكن الذى يسألك لقمة يأكلها هو صادق في سؤاله .

أهل القرية رفضوا إعطاء موسى والعبد الصالح لقمة يأكلانها . . حينئذ اتجه العبد الصالح إلى جدار في القرية . . جدار قديم كان سيتهدم . . فبناه وقواه وجمله . هذه الصورة يرويها لنا القرآن الكريم في قوله تعانى :

# ﴿ فَوَجَدَا فِيهَاجِدَارًا يُرِمِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَعَكَامَهُ قَالَ لَوْشِئْكَ لَتِّخَذَتَ عَلَيْهِ أَجُرًا ﴾

( من الآية ٧٧ سورة الكهف)

ولم يسكت موسى عليه السلام وإنما ثار على العبد الصالح عندما ذهب الى هذا الجدار المتهدم فبناه وجمله . . فقال له كيف يرفض أهل القرية هؤلاء ان يعطونا لقمة نأكلها . . ثم تبنى لهم هذا الجدار مجانا وبلا مقابل ؟! . . على الاقل كنت تطلب منهم اجرا على ذلك ، فهم لا يستحقون هذا الخير منك بعد أن رفضوا اعطاءنا لقمة نأكلها . . وكان لابد أن يحدث هذا الفراق بين موسى والعبد الصالح . .

أما لماذا بني هذا الجدار في القرية رغم لؤم أهلها ؟ . . إن القرآن الكريم يروى لنا السبب الذي خفي على موسى :

﴿ وَأَمَّا أَلِحُ مَا رُفَكَانَ لِغُلَمَا مِنْ يَنِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ الْعُلَمَانِ يَنِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَخْنُهُ وَكُمَا صَلِحًا فَأْرَادَ رَبُّكُ أَن يَخْنُكُ أَن يَخْنُكُ أَن الله الله الله الله الكهف الكهف

وهكذا أبلغ العبد الصالح موسى أنه لم يفعل خيرا في أهل

هذه القرية اللئام . . بل منع عنهم الخير جزاء على لؤمهم وخستهم . .

فهذا الجدار الذي كان سيتهدم تحته كنز . والكنز صاحباه غلامان صغيران يتيمان . وكان أبوهما صالحا . لنعرف ان العمل الصالح للأب . يبقى لأولاده في دنياهم . .

لكن لو ان هذا الجدار تركه العبد الصالح بدون بناء لانهدم ولظهر الكنز الموجود تحته . . ولأن الغلامين صغيران لا يستطيعان أن يدافعا عن مصالحها . ولكون أهل القرية لئاما لو عثروا على الكنز لأخذوه ولم يعطوا الغلامين منه شيئا . . فإن العبد الصالح قام ببنائه بناء موقوتا . . ليحرم أهل القرية من الكنز ويبقيه للغلامين . . حتى اذا بلغ الغلامان مبلغ الرجولة . . وأصبح في استطاعتها حماية مصالحها والدفاع عنها . . انهار هذا الجدار وظهر لهما كنزهما .

بهذا التوضيح نعلم أن ما فعله العبد الصالح . . كان رحمة للغلامين الصغيرين . . وحرمانا لأهل القرية اللئام من الاستيلاء على الكنز . .

إن موسى عليه السلام - لأنه يحكم بالظاهر - فهم ان بناء الجدار لصالح أهل القرية . ولكنه في الحقيقة كان ضدهم .

الحق سبحانه وتعالى يريد منا أن نعنم . . أنه إذا أعطى علما لأحد من خلقه . . فإياك ان تقيسه بعلمك أنت . . فكل ما فعله العبد الصالح كان خيرا . . ولكن موسى ـ لأن عنده

ظاهر العلم ـ رتب على الاحداث التي امامه نتائج بعيدة عن الحقيقة .

ولابد ان نعلم ان لله اسرارا يضعها في بعض خلقه . . فإن صادفك سر من هذه الاسرار فلتسكت . . ولا تحاول أن تعطى الاشياء غير حقيقتها . . ومهماكان الانسان عالما ، فهناك من هو أعلم منه .

لقد انتقد أحد العلماء تصرف رجل من أهل المعرفة فقال هذا الرجل للعالم: أنت عالم ، ولكن اتدعى أنك قد أحطت بكل علم ؟ . . فقال العالم لا . . فقال له الرجل : أنا من الذي لا تعلم . .

﴿ وَلَا نَفَقُتُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۗ ﴾ ( من الأبة ٣٦ سورة الاسراء )





## أسرار الكون

الكون ملىء باسرار كثيرة . ما يصدقه عقلك صدقه . واذا وما لم يصدقه فلا تكذبه . ولا تتهم غيرك بما لا تفهمه . واذا كانت النهاية بين موسى والعبد الصالح . . أن قال له كما يروى القرآن الكريم :

## ﴿ قَالَهَا ذَا فِكَ اقُ بَيْنِي وَبَيْنِكُ ﴾

( من الآية ٧٨ سورة الكهف)

فاعلم انه فراق بين أهل المعرفة وأهل الظاهر ، وأنهما لا يمكن أن يلتقيا .

وهكذا نعرف . . أن الله سبحانه وتعالى قد وضع فى هذه القصة كهفا من الحقيقة . . هى ان ظواهر أحداث الكون لا تدل على حقيقتها ، وأن عدم علمنا بالحقيقة يجعل صدورنا تضيق بأقدار الله سبحانه وتعلى ، ولكن لابد أن نصبر . . وأن نعلم ان لله حكمة فى كل أقداره وإن غابت عنا ، وألا نأخذ الظاهر على أنه كل الحقيقة . . وأن نعرف أن الانسان ـ بعلمه المحدود ـ لا يمكن أن يعرف أين الخير وأين الشر . . فلنأخذ قضاء الله سبحانه وتعالى على أنه كله خير . . وأننا إن علمنا شيئا فقد غابت عنا أشياء .

وننتقل إلى كهف أخر من كهوف سورة الكهف . . ننتقل إلى قصة ذي القرنين .

## المفصل الرابع



## الکھف الرابع ذو القرنین

قصة دى القرنين . هى ككل قصص القرآن الكريم فيها عبرة . فالقصص فى القرآن لا تروى للتسلية . ولا تكون حكاية تقص وتروى للناس . وإنما تروى للعبرة منها . والعبرة مأخوذة من العبور . والعبور

معناه أن ننتقل من شيء إلى شيء . . كما نعبر الشارع من جانب إلى آخر . . والعبرة تتحقق بأن ترى المخاطر فلا تقع فيها . . أو ترى الخير فتفعل مثله . . أو ترى الشر فتتعد عنه .

إذن فقصص القرآن الكريم لم ترد للتسلية . . ولا لقتل الوقت . . انها تأتيك بأخبار حقيقية وقعت . . لتعرف منها كيف تم تطبيق منهج الله عمليا . . وكيف ينتصر الحق على الباطل . . وكيف أن الله سبحانه وتعالى يحق الحق بكلماته . . هذه قصة حدثت في التاريخ يرويها القرآن الكريم . . أصدق رواية .

إن منهج الله الذي نزل من السهاء . . يمثل النظرية التي تأتى لتطبق في الحياة فيثبت صدقها . . فالله سبحانه وتعالى . . حين يقول إفعل ولا تفعل . . إنما يعطينا المنهج . . ولكن يبقى التطبيق الذي يثبت بواقع الأحداث أن كل ما جاء في المنهج صحيح . . وأن الحق ينتصر دائها على الباطل . . وأن الذي يتبع منهج الله . . يعيش في سلام مع نفسه . . ومع الكون .

لقد اختار الله سبحانه وتعالى . . كل رسله من البشر . . لماذا ؟ . . ليطبقوا أمام الناس ما جاء فى المنهج . . فيصلوا كما أمرهم الله . . ويعيشوا بمنهج الله . . معتمدين عليه . . وينتصروا بقدرة الله . . ويعرف الناس جميعا أن الله سبحانه وتعالى . . لا يكلفهم ما لا يطيقون . . لأن الرسول هو بشر من جنسهم . . عاش بينهم ويعرفونه . . طبق المنهج وزاد عليه من جنس ما فرض الله .

الله سبحانه وتعالى فرض خمس صلوات في اليوم والليلة . . ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم . . كان يقوم ثلثى الليل . . يُصلى من جنس ما فرض الله . . ولكنه زيادة عما فرض .

والله سبحانه وتعالى فرض صوم رمضان . . ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم . كان له صيام تطوع . . من جنس ما فرض الله . . ولكن زيادة عما فرض . . وهكذا كل العبادات من صدقة وزكاة وغيرها . . كان رسول الله صلى الله عليه وسلم . يؤديها ويزيد عليها . . لماذا ؟ . . حتى نعرف أن الله سبحانه وتعالى في منهجه كان رحيها بعباده . . وفرض عليهم أقل ما يطيقون . ولو أن الرسول كان ملكاً . . أو من غير البشر . . لقال الناس هذا ملك مقهور على الطاعة . . مخلوق من نور . . لا طاقة لأن نقتدى به . . لأننا خلقنا من طين وأعطينا الاختيار .



### حتمية بشرية الرسول

إننا نرى أن بشرية الرسول حتمية لتطبيق الرسالة . . حتى لا يأتى الناس يوم القيامة مجادلين في أن الله سبحانه وتعالى كلفهم ما لا يطيقون . . لهذا كان الرسول بشرا . . رجلا يعرفه قومه قبل الرسالة . حتى لا يقولوا هذا بشر أعطاه الله قدرات فوق قدراتنا . . ويطبق أمامهم المنهج . . فيقوموا بكل العبادات . . وهكذا تكتمل النظرية مع التطبيق . .

لكن لو تركت النظرية بلا تطبيق . . لقال الناس إن الله سبحانه وتعالى . . قد أرسل لنا منهجا من السماء لم يطبقه أحد أمامنا . . ولذلك فهو لا يصلح للتطبيق . .

إن الحق سبحانه وتعالى يريدنا أن نعلم أن منهجه طُبق . . وأنه أَدَّى إلى الصلاح في الأرض . . وإلى الخير . . وإلى النصر من الله سبحانه وتعالى .

ونظريات الحق طبقت . وبقيت في الأرض . . وازدهرت . وانتصرت . وحققت الرفعة للانسان المؤمن . . ونظريات الباطل طبقت . وثبت فسادها في التطبيق وزالت . . مثلها نراه الآن بالنسبة للنظرية الشيوعية .

النظرية الشيوعية جاءت لِتُوهِمَ الناس انها ستحقق لهم جنة

الله في أرضه . . وأنها ستعطى الخير للجميع . . وأن الدول الفقيرة التي تعتنق مبادئها تصبح غنية . . والدول الضعيفة . . تصبح قوية . . والثروات تزداد . . والخير للجميع . . ولكن عندما طبقت النظرية . . ثبت انها لم تحقق للناس إلا البؤس والشقاء!! وأنها جاءت بالفقر وليس الغني . . وبالضعف وليس القوة . . وبالظلم وليس العدل .

وجاء واقع النظرية يثبت أنها باطل . . وليهدمها . . فلم تعش سوى سنوات قليلة . . ثم انهارت وماتت ودفنت . . ملعونة من الله . . ومن الناس جميعا . . وجاء ذلك مصداقا لقول الحق سبحانه وتعالى :

> ﴿ كَذَٰ لِكَ يَضُرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ فَأَمَّاٱلزَّبَدُ فَيَذُهُ بُ بُحَفّاً ۗ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُتُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْتَالَ ﴾

(من الآية ١٧ سورة الرعد)

وهكذا يعطينا الله مثل الحق والباطل . . فالحق يبقى في الأرض . ينتفع به الناس . والباطل يزول ملعونا من الناس . . ونحن رأينا ذلك في الأحداث الماضية . . ونراه في حاضرنا مع الباطل الذي أرادت الشيوعية أن تنشره . . وسيراه في المستقبل الذين سيعيشون فيه . . كل باطل إلى زوال . وهكذا يثبت الواقع وأحداث الكون . . أن منهج الله الحق

هو الذي ينتصر دائيا . وأن الباطل عمره قصير . ومصيره إلى زوال . ولذلك نرى أنه إذا قامت معركة بين حق وباطل . فإنها لا تطول . بل ينتصر الحق على الباطل في وقت قصير . ولكن المعارك التي تطول . هي المعارك بين الباطل والباطل . ذلك أن الله سبحانه وتعالى ينصر الحق على الباطل . فإذا كانت المعركة بين باطل وباطل . تركها الله لأسباب الدنيا فتطول وتستمر . حسب أسباب كل طرف وعدته واستعداده . .





### من هو ذو القرنين ۽

وعلى أية حال . . فإن التطبيق والواقع . . هو الذي يبين حقيقة النظرية أو زيفها .

فها هو الواقع في قصة « ذى القرنين » ؟ الواقع في هذه القصة . . رجل مَكَّنَهُ الله من الأسباب في الأرض . . أعطاه اللُّكَ وأسباب الدنيا وأسباب القوة . . وهنا نعرف الكهف في هذه القصة . .

الله تبارك وتعالى . . يريد أن يقول لكل مُمكّن في الأرض . . أنت أخذت وعليك أن تعطى . . إياك أن تكتفى بما أخذت وتسكت . . ولكن يجب أن تفهم . . أن عطاء الله لك لابد أن يقابله عطاء منك . . ويجب أن تفهم . . أن عطاءك للناس يجب أن يكون على قدر ما أعطاه الله لك، فإن أخذت القليل تعطى القليل . . وإن أخذت الكثير ، لابد أن تعطى الكثير . أنت أصبحت مُمكّنا . . والممكّن هو الذي أعطاه الله الأسباب التي مكنت له في الأرض . . فعليه أن يتبع هذا بعطاء من عنده . . فينصر الحق . . ويحارب الظلم والطغيان . . ويعمل بتعاليم من فينصر الحق . . وهو الله سبحانه وتعالى .

ومادمت أنا أعرف أن الأسباب من الله . . فلابد أن أجعلها تؤدى الغاية التي من أجلها أعطت الأسباب . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ ٱلذِّينَ إِن مَّكَّتَ هُمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَ اتَوْا آلَزَكَ وَ وَاعْرُوا بِٱلْمَعُ وُفِ وَهَمَ وَاعْنِ ٱلْمُنْكِرِ وَ اتَوْا آلَزَكَ وَ وَاعْرُوا بِٱلْمَعُ وَفِي وَمَهَ وَاعْنِ ٱلْمُنْكِرِ

( الأبة ٤١ سورة الحج )

وهكذا أعطى الله سبحانه وتعالى لنا فى القرآن الكريم . . الغاية التى يجب أن يعمل من أجلها كل من يمكّن فى الأرض . . ولكل شيء غاية توضع أولا . . الذى صنع الثلاجة مثلا . . قبل أن يصنعها وضع لها الغاية . . وهى أن يريح الناس من الأشياء والأطعمة التى تفسد ويوفرها لهم . . ويعطيهم ماء باردا فى الصيف . . ويحفظ لهم مأكولاتهم .





#### ھنا*ک* ھدف

إذن هناك هدف من وراء صنع الثلاجة . . ثم بعد ذلك قام بصناعتها . . فأوجد الوسيلة التي تؤدي إلى الهدف أو الغاية . . إذن فكل شيء له سبب أو وسيلة . . وقبل أن يكون للشيء سبب . لابد أن تتضح الغاية في الذهن . . ثم بعد ذلك نبحث عن السبب الموصل لهذه الغاية حتى نحققها . . فإذا كان الذي وضع السبب والغاية . . من هو أحكم مني ومنك . . وهو الله سبحانه وتعالى . . في هذه الحالة يجب أن نتخذ سبيل الله الذي بينه لنا . . ومادام الله جل جلاله . . يعطى الأسباب للناس . . ليطبقوا منهجه ويصلحوا في الأرض . . فلابد أن يبين لنا ذلك لا بالنظرية . . ولكن بواقع الأحداث . . لنرى مثالا لرجل مكّنه الله في الأرض . . فأدى الغاية التي من أجلها أعطى الأسباب والتمكين.

هذا الرجل هو ذو القرنين . . فمن هو ذو القرنين ؟ لقد قالوا عنه الكثير . . قالوا انه الاسكندر المقدوني . . وقالوا إنه من الروم . . وقالوا إنه كان قبل عيسى عليه السلام بنحو ثلاثمائة سنة . . وقالوا إنه حكم الصين . . وقالوا إنه عاش مع ابراهيم الخليل عليه السلام . . وطاف معه بالبيت العتيق . . قالوا عنه أشياء كثرة.

لكنا لن نناقش هذا كله . . لأنه علم لا ينفع . . وجهل لا يضر . . فالقصة في القرآن الكريم جاءت مبهمة . . لم يبين لنا الله سبحانه وتعالى فيها شخصية ذى القرنين . . ولا زمانه ولا مكانه . . حتى تشيع القصة ـ كما قلنا ـ في الأزمان كلها والأمكنة كلها . . والأشخاص كلها . .

كل ما يهمنا أن ذا القرنين . . رجل أعطاه الله الأسباب والملك . . فأخذ الأسباب ليحقق منها الأهداف التي من أجلها أُعْطِى الْمُلْكَ وأسبابه . . ولذلك فهذه القصة تنطبق على كل من أعطاه الله أسباب المُلْكِ في الأرض . . وماذا يفعل بها . . الآية الكريمة تقول :

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَكِينِ قُلْسَا أَنْلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا إِنَّامَكَنَّ اللهُ فِي الْأَرْضِ وَءَالَيْنَهُ مِن كُلِّ

شَيْءِ سَبَبًا فَأَتُبَعَ سَبَبًا ﴾

( الأيات من ٨٣ ـ ٨٥ سورة الكهف)

فى بداية الآية الكريمة يقول الحق سبحانه وتعالى : «ويسألونك » . . معنى هذا أن هناك سائلا ومسئولا . . الذى سُئل هو رسول الله صلى الله عليه وسلم . . والذين سألوه هم اليهود . . لأنهم أهل كتاب . .

#### لماذا رويت القصة ؟

إن قصة ذى القرنين. مذكورة عندهم فى التوراة .. وسألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها .. عله يأتى بقصة من عنده . . تُتَخذُ وسيلة للطعن فى الإسلام . . فأوحى الله سبحانه وتعالى إلى رسوله صلى الله عليه وسلم بقصة ذى القرنين . . ليرد عليهم ويخرصهم . .

يقول الله سبحانه وتعالى « وآتيناه من كل شيء سببا فأتبع سببا » أي أنه لم يأخذ الأسباب وسكت دون أن يعطى شيئا . . بل عندما أعطاه الله الأسباب . . استخدمها في الوصول إلى الأهداف التي أعطيت له من أجلها . . والللك في الأرض عطاء من الله سبحانه وتعالى للبشر . . لا يأتيهم بأسبابهم . . ولكن بأسباب الله . . مصداقا لقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ قُلِ اللَّهُ مَمَالِكَ الْمُلُكِ تُؤُقِ الْمُلُكَ مَن تَشَاءُ وَنَازِعُ الْمُلُكَ مَن تَشَاءُ وَنَازِعُ الْمُلُكَ مِثَنَ الْمُلُكِ مُنَاكَةً مِن الْمُكَاكَ مِثَن تَشَاءُ وَنَاكِ اللَّهُ مَا تَشَاءُ وَلَا لِمُنْ مِثَالَةً مِن اللَّهُ مَا تَشَاءً وَلَالِكُ لِللَّهُ مِعْ وَقَالِي اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ الل

( الأبة ٢٦ سورة آل عمران)

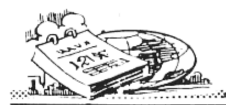
وهكذا نرى أن ٱللُّكَ يكون بأسباب الله . . وليس بأسباب البشر . . ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى : « وتنزع الملك ممن

تشاء » . . أى يُنزَعَ من الناس . . بغير إرادتهم . . ولو كانَ الملك بأسباب البشر . . لاحتفظوا به وما نُزِعَ منهم . . حتى الكافر يأخذ اللَّك بأسباب الله . . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ أَلَرْتَرَالِكَ اللَّهِ مَحَاجً إِبْرَاهِ حِمَ فِي رَبِّهِ الْنُهُ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهكذا يخبرنا الحق سبحانه وتعالى عن ذلك الكافر الذى آتاه الله الملك . . وبدلا من أن يوجهها للاصلاح . . وجهها للكفر والالحاد والتكبر . . وأدعى أنه يحيى ويميت !!

الحق سبحانه وتعالى يعطينا الصورة والمقابل . فصورة الصلاح والاصلاح أعطاها لنا في قصة ذى القرنين ، وصورة الفساد والافساد . أعطاها لنا في قصة ذلك الكافر الذي غرته أسباب مُلْكِه الدنيوي . فكفر بالله سبحانه وتعالى .



#### الأسباب وأحداث الزمن

ذو القرنين أعطاه الله سبحانه وتعالى أسباب اللُّكِ . . لقد روى لنا الله تبارك وتعالى ماذا فعل ذو القرنين في أحداث الزمن مادام مُمَكّناً . أى مادام أوتى من القوة والقدرة . . ما يستطيع به أن يعدل الميزان . . بين الحق والباطل . . وبين المحسن والمسيء . .

فى كل مجتمع هناك محسن وهناك مسىء . . محسن مستمر فى إحسانه ، ومسىء مستمر فى معصيته وإفساده .

ماذا يفعل المُمكَّن في الأرض ؟ . . أيقف يراقب ما يحدث دون أن يتدخل ؟ . . أو يقول لا شأن لي لا بهؤلاء ولا بهؤلاء ؟ . . لا . . ليس هذا هو الهدف من أن الله مكّنه في الأرض . . بل لابد أن يعطى للمحسن طاقة تزيده إحسانا . . وللمسيء عقوبة تناسب جريجته . . حتى يعتدل الميزان في الكون .

إذن فالمحسن المصلح في الأرض لا نجعله يقف عند إحسانه . . بل نعطيه الطاقة التي تزيد هذا الاحسان . . بأن نشجعه بالحوافز . . أو نكرمه ونعطى له نيشانا . . المهم أنه يلقى نوعا من التقدير يزيده إحسانا . . أما المسيء فنضرب على يده . . حتى يترك الاساءة . .

وفي هذا يقول الحق سبحانه وتعالى :

إن الله سبحانه وتعالى . . يريد أن يستقيم الميزان في الحياة . .

بعض الناس يتساءل هنا ألا يوجد حساب في الأخرة ؟ . . ألا يوجد عذاب أليم لأولئك العاصين المفسدين ؟ . .

ألا يكفى - لاعتدال ميزان الحياة - أن يعرف المسىء أنه سيعذب فى نار جهنم عذابا خالدا مهينا أليها . . حتى يمتنع عن المعصية والسوء والافساد ؟ نقول لا . . لأنه يوجد فى الدنيا الكافرون بالله الذين لا يؤمنون بالآخرة ، ولا يعتقدون أن هناك يوما للحساب . . وأن مصيرهم إلى النار .

هؤلاء غير المؤمنين بالله وبالآخرة . . أنتركهم هكذا يفسدون في الأرض ويعبثون فيها ؟ . . لا . . وإنما لابد أن يكون هنا في الدنيا عقاب قبل عقاب الآخرة . . وفي هذا يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ قَالَ أَدَكَ امَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ رُئَّمَ أُرُدُّ إِلَّا رَبِّهِ

## فَيُعَذِّبُهُ عَذَا بَانُّكُمُ رَا ﴾

( الأية ٨٧ سورة الكهف)

من هذه الآية الكريمة نعرف . . أن هناك عذابا أولا فى الدنيا . . وعذابا فى الآخرة . . ما فائدة العذاب الأول فى الدنيا ؟ . . فائدته أنه يعدل ميزان الحياة عند من لا يؤمن بالآخرة . فلا نترك الناس تعيث فسادا فى الأرض . . دون أن يحاسبوا . . فالعذاب الدنيوى لابد منه . . حتى يمكن للمجتمعات أن تقوم ، ولذلك نرى أنه حتى الدول الكافرة . . التي لا تؤمن بالأخرة . . لابد أن تأخذ بالعذاب الدنيوى . . كضرورة اجتماعية . .

ان هذه الدول . . رغم عدم إيمانها . . أخذت بمنهج الله فى ضرورة وجود عقوبات دنيوية . . انها لم تأخذ به إيمانا . . ولكن أخذته اضطرارا ورغها عنها . . لأنها وجدت أنه لا يمكن أن نستقيم الحياة . . إلا بعد أن يوجد العذاب الدنيوى أولا . . بالنسبة لمن يفسد فى الأرض .



لقد أوجب الله العقوبة الدنيوية على من أفسد قبل أن بقع أي إفساد في المجتمع . . إن الدول غير المؤمنة لم تأخذ بنظرية العقاب أو العذاب الدنيوي . . إلا بعد أن عانت معاناة شديدة من الفساد في المجتمع . . بعد أن حدث هذا الفساد وانتشر . . لكن هناك من ظلموا في الدنيا وأفسدوا . . دون أن بنالهم العذاب . . أو دون أن يعاقبوا . . ما حكم هؤلاء ؟ . . نقول حسابهم في الأخرة . . ولذلك من عدل الله سبحانه وتعالى . . أن من يفلت من عقاب الدنيا . . ينتظره عقاب الأخرة . . لنعلم أنه لا أحد يفلت من الحساب أو العقاب . وظيفة المُمَكِّن في الأرض . . أن يضع العقوبات الدنيوية للمفسد والظالم في المجتمع . . وأن تكون هذه العقوبة التي بِفِرضها ٱلْمِمَكِن في الارض متناسبة مع بشريته . . ولكن هذا ا اليس نهاية الجزاء . . بل إنه بعد ذلك . . يُرَدُّ إلى الله سبحانه وتعالى لينال جزاءه . . لا على قدر قدرات البشر . . وإكن بقدرة الله تبارك وتعالى . وليس عذابا موقوتا أي عَمَدَّدَ الوقت . . إما بنهاية العقوبة وإما بنهاية الحياة . . ولكنه عذاب يكون فيه خالدا مخلدا . .

لقد جعل الله سبحانه وتعالى العقوبات الدنيوية لكي تستقيم

الحياة في العرنيا . . حتى لا يموت المظلوم دون أن يرى القصاص من ظالمه في الدنيا . لتستقيم الحياة .

اننا لو تركنا المفسدين في الأرض بلا عذاب دنيوى لانتشر الفساد .. وانتشار الفساد يعاني منه المؤمن وغير المؤمن .. لأن الفساد في المجتمع لا يعاني منه الكافر وحده .. بل ربما كان الكافر أقل الناس معاناة .. لأنه ينضم إلى موكب الفساد .. ويكون من جنوده .. ويحاول أن يستفيد منه .. أما المؤمن فهو إنسان يعيش بقيم المنهج التي تمنعه من الانضهام لموكب الفساد .. وتمنعه من ظلم الناس .. ولذلك فهو يعاني - أكثر من غيره - من الفساد في المجتمع .





#### عطاء الله للمؤمنين

أراد الله سبحانه وتعالى . . أن يحمى عباده المؤمنين . . فقال : إن من مهمة من يؤتيه الله الملك ويعطيه الأسباب أن يضرب على يد المفسد . . وبذلك يحمى الله تبارك وتعالى عباده المؤمنين من شر انتشار الفساد فى الأرض فى حياتهم الدنيا . . وجعل مهمة من يؤتيه الله الملك أن يفعل ذلك . . فإن لم يفعل وانضم إلى المفسدين ونشر الظلم والفساد فى الأرض . . سلط وانضم إلى المفسدين ونشر الظلم والفساد فى الأرض . . سلط الله سبحانه وتعالى عليه من هو أظلم منه لينتقم منه . . حتى يتم العقاب الدنيوى . . وليرى الناس أن الظلم لا يمكن أن يؤدى الا إلى هلاك أهله . . وفى هذا يقول الحق سبحانه وتعالى فى كتابه العزيز :

## ﴿ وَكَذَالِكَ نُوَلِّي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضَا بِمَا كَا فُواْ يَكْسِبُونَ ﴾

(الأية ١٢٩ سورة الأنعام)

إن الله سبحانه وتعالى قد يؤجل الحساب إلى الآخرة في معاص كثيرة . . إلا ظلم الناس . . فإنه لابد أن يعجل بعذابه في الدنيا . . حتى يستقيم ميزان الحياة . . ويعرف الناس نهاية الظالم . . ويكون في ذلك عبرة . . وعندما يجين وقت القصاص من الظالم . حينها تأتى نهايته . . فإنها لا تكون على يد مؤمن . . لأن المؤمن في قلبه رحمة . . وهو بطبعه ميال للخير . . ميال

للعفو . . ولكن نهايته تكون على يد من هو أظلم منه . . ليكون الانتقام بشعا . . وتكون العبرة مؤثرة .

وبعد أن حدَّد الله سبحانه وتعالى مهمة من أتاه الملك . . بالنسبة للظالمين والمفسدين في الأرض قال : إن هذا العذاب الدنيوى ليس نهاية العذاب بالنسبة للظالم . . بل هناك عذاب ينتظره في الأخرة . . مصداقا لقوله تعالى :

# ﴿ قَالَ أَمَّ الْمَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ وَثُمَّ يُرَدَّ إِلَى رَبِّهِ ﴿ قَالَ أَمَّ الْمُنْ الْمُ الْمُ

( الآية ٨٧ سورة الكهف)

أما بالنسبة للمحسنين المصلحين في الأرض . . فيقول الله تبارك وتعالى :

# ﴿ وَأَمَّا مَنْءَا مَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ مِجَزَّاً ۚ ٱلْحُسُنَىٰ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا مِيسَرًا ﴾

( الآية ٨٨ سورة الكهف)

إذن فلابد أن يكون هناك جزاء دنيوى حسن لمن يحسن ويصلح . . على الأقل نقول له أحسنت ، أو أكثر الله من أمثالك . . أو نجزيه بالحوافز ، حتى نشجع من لا يفعل على أن يفعل .

إن هذا أيضا موجود في المجتمعات المؤمنة وغير المؤمنة . .

لأنه واقع لابد أن يكون . . أن نعطى المحسن جزاء إحسانه . . إن عدم تطبيق هذه القاعدة يؤدى الى اختلال ميزان الثواب والعقاب على من أحسن أو على من أساء هو الذى يضيع كل شيء . . فبدلا من أن نعطى المحسن . . نعطى المنافق والمرائى . . والذى يغضب الله ليرضيك . . والذى يزيف أو يزور من أجلك . . لقد أخذ الانسان مبدأ وضعه الله سبحانه وتعالى بالاحسان إلى المحسن . . فأفسده بسوء تطبيقه .

إن قصة ذى القرنين تلفتنا إلى أنه من مهام الحاكم المُمكن فى الأرض أن يضرب على يد المسىء . . ويثيب المحسن . . وأنه إذا لم يفعل ذلك . . يكون قد خان أمانة الحكم . . وهو ما يؤدى الى فساد المجتمع ، وإلى معاناة الناس أشد المعاناة .

على أن هناك كهفا آخر لذى القرنين . . في قصة يأجوج ومأجوج . . نتابعه في الفصل التالي إن شاء الله .

# الفصل الخامس



الكھف الخامس يأجوج ومأجوج ذو القرنين \_ وهو رجل أعطى الله الله وتعالى يستقر والحكم \_ لم يجعله الله سبحانه وتعالى يستقر في مكان واحد . بل جعله ينتقل من مكان الى مكان . . لاذا ؟ . . لأن الداءات تختلف . . والله سبحانه وتعالى يريد أن يبين لنا مهمة الملك أو الحاكم في علاج الداءات المختلفة . . ولذلك نقله سبحانه من مكان الى مكان . ليعطينا صورة لداءات مختلفة توجد في المجتمعات . . وكيف تتم معالجتها بالطريقة السليمة . . بحيث لا تعود أبدا . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

# ﴿ وَنُنَزِّلُمِنَ ٱلْقُرْءَ إِن مَاهُوَ شِفَآءُ وَرَحْمَةُ لِّلْمُؤَمِنِينَ ﴾ (من الأبة ٨٢ سودة الاسراء)

ومادام الله سبحانه وتعالى قد قال: «شفاء» ـ تكون المهمة الأولى لمنهج الله . . هى شفاء الأمراض التى تتعب المجتمع . . وبعد أن يتم الشفاء وتتطهر المجتمعات من هذه الأمراض . . يأتى المنهج للرحمة . . بحيث لا تعود هذه الأمراض الى المجتمعات الايمانية أبد! .

لقد أرسل الله الرسل . . لتعالج بمنهج الله الأمراض التي تفسد المجتمعات البشرية أولا ، ثم وضع منهج الحياة الذي لايجعل مثل هذه الأمراض تعود لتفتك بالبشرية من جديد . ولقد بينا كيف أن المهمة الأولى للحاكم . . هى أن يعدل الميزان فى المجتمع الدنيوى . . ونحن نرى أن هذا المبدأ الالهى أمر حتمى لابد أن يأخذ به الناس . . حتى فى المجتمعات التى لاتؤمن بدين ولا بجزاء . . وأن من لم يصل اليه العقاب على جريحته فى الدنيا . . فإنه ينتظره عذاب أليم شديد فى الأخرة .

إن من واجب الحاكم . أن ينصر المظلوم على الظالم . والضعيف على القوى . ولكن كيف ينصر الضعيف على القوى ؟ . . بأن لايبقيه ضعيفا . . بل يعطيه ما يمكنه من أن يزيل ضعفه . أى لا يعطيه لقمة يأكلها . . وإنما يعطيه شيئا يفعله ليأكل من ناتج عمله . . وهذه هى العبرة . . أو الكهف الموجود في قصة يأجوج ومأجوج .



#### بلاد لا تغرب عنها الشهس 🦈 🐍



لكن قبل أن نبدأ هذه القصة . . ونتحدث عن يأجوج ومأجوج . من هم ؟ وما هو المقصود من قصتهم ؟ لابد أن نلتفت الى قول الحق سبحانه وتعالى :

## ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَمَا تَطْلُعُ عَلَىٰ قَوْمِ لَّرْبَجْعَلُ لَمُعُمِّنْ دُونِهَا سِتُرًا ﴾ (الأنة ٩٠ سبورة الكهف)

وهنا لابد أن نتساءل . . ما الذي يستر الشمس ؟ . . أيسترها ظل شجر؟ أو سقف بيت؟ . . نقول لا . . لأن أشعة الشمس تنفذ من بين أوراق الشجر . . وتنفذ من أشعتها ـ بعض مكونات هذه الأشعة \_ من السقوف والجدران. . وحتى في البدرومات والأماكن الموجودة تحت الأرض. . تجد ظلمتها تختلف في النهار عن الليل . . ففي النهار تخف الظلمة من تأثير أشعة الشمس.

إن كل الأشياء التي قد نستظل بها في الدنيا . . تنفذ منها أشعة الشمس . . أحيانا مرئية . . وأحيانا غير مرئية . . ولكن الذي يستر الشمس سترا تاما ولايجعل لأشعتها المرئية . أو غير المرئية وجود . . هو الظلام . . ففي الظلام لا يكون لأشعة الشمس وجود تماما . . بل تكون مستورة ستراً تاماً عنا . . وهذه الأية الكريمة تقول : «وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها ستراً» .

فكأنه ليس هناك ليل أو ظلام في هذه الأماكن . . وهذا إعجاز من القرآن الكريم . . يدلنا على أن ذا القرنين . . قد وصل الى القطب الذي تكون فيه الشمس ستة شهور لاتغيب ، وطوال هذه الشهور لايوجد ظلام يستر الشمس في هذه الأماكن . .

لقد أرادنا الله سبحانه وتعالى أن نعلم أن هناك أماكن فى الأرض . . لاترى ظلاما لفترات طويلة . . والشمس تشرق وتغرب كل يوم على معظم الكرة الأرضية .

ولكن هناك أماكن لاتشرق عنها الشمس كل يوم ولاتغيب . وعندما تقدمنا وكشف الله لنا من علمه ما شاء . . عرفنا أن هناك أماكن في الأرض . . لاتغيب عنها الشمس وليس فيها ظلام . . يستر الشمس عن الناس شهورا طويلة . . فكما خلق الله سبحانه وتعالى . . ليلاً ونهاراً في كل يوم . . خلق أماكن ليس فيها ليل ونهار كل يوم . ولكن فيها نهار لستة شهور . وهذا من إعجاز القرآن الكريم . شهور . وليل لستة شهور . . وهذا من إعجاز القرآن الكريم .



#### علاج امراض المجتمع

الله سبحانه وتعالى جعل ذا القرنين يسيح فى الأرض . . ليبين لنا حكم الله فى الأمراض المختلفة التى تصيب المجتمعات . وفى هذا يروى لنا القرآن الكريم قصة يأجوج ومأجوج . .

إن الناس تلح في السؤال عمن هم يأجوج ومأجوج ؟ كما ألحت في السؤال قبل ذلك عمن هو ذو القرنين ؟ هل هو قورش الفارسي . . أو الاسكندر المقدوني ؟ أم حاكم من حكام اليمن ؟

نقول إن هذا لا يعنينا . . إنما الذي يعنينا أنه مُمكَّن في الأرض . . وأنه ساح في الأرض شرقاً وغرباً . . ولا يعنينا من هم يأجوج ومأجوج . . وإنما هذا الوصف ينطبق على المفسدين في الأرض في كل زمان ومكان . . أما الذين عانوا منهم . . فهم كل مظلوم غير قادر على حماية نفسه . . والله سبحانه وتعالى يريدنا من قصة ذي القرنين أن نعرف ما هي مهمة المكن في الأرض أو الملك أو الحاكم .

#### حماية الضعيف ليست كافية

نقول أن مهمته أن يقف بجانب الضعيف ، ليس فقط موقف الحماية . . بل لابد أن يعطيه من أسباب القوة ما يجعله يستطيع أن يدافع عن نفسه أمام ذلك القوى الظالم . . ولذلك لابد أن نتين أولا من أين يأتى الشر ؟ لنعين الضعيف على أن يقى نفسه منه ...

يقول الله سبحانه وتعالى :

# ﴿ حَتَّىٰۤ إِذَا بِلَغَ بَيُنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَمِن وُونِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُلْمُ الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللْمُلْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ الللِّهُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللَّلِمُ الللِّهُ الللِلْمُلِمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ الللِّهُ ال

(الأية ٩٣ سورة الكهف)

أى أن ذا القرنين . . وجد قوما ضعفاء . . لايستطيعون حماية أنفسهم . . ولا يملكون من العلم . ولا من أسباب الكون ما يمكنهم من حماية أنفسهم . هؤلاء القوم وجدوا في ذى القرنين العدل والقوة والعلم ما جعلهم يستنجدون به . . ليحميهم من قوم ظالمين مفسدين في الأرض . . يغيرون عليهم ويقتلونهم ويأخذون خيراتهم ، فاستنجدوا به . . كما يروى لنا الحق تبارك وتعالى :

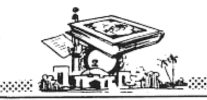
﴿ قَالُواْ يَلِذَا ٱلْقَرَّنَ يُنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفَسِدُ وِنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ نَجُعَلُ لَكَ خَرُجًا عَلَىٓ أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ مُرسَدًّا ﴾ (الآبة عافي سورة الكهف) هؤلاء القوم المستضعفون استنجدوا بذى القرنين وقالوا له : إنهم مستعدون لأن يدفعوا له الجزية . . أو مبلغا من المال كل عام مقابل أن يحميهم من فساد يأجوج ومأجوج . . الذين كانوا يأتون اليهم من ممر بين جبلين . ولكن ذا القرنين الذى مكنه الله في الأرض . . وأعطاه من أسباب القوة . . لم يكن محتاجا لمالهم . . فيكفيه ما أعطاه الله . وهو لايريد طمع الدنيا الزائل . . ولذلك قال لهم كما يروى لنا القرآن الكريم :

## ﴿ قَالَ مَا مَكَّ نِي فِيهِ رَبِّ خَيْرٌ ﴾

(من الآية ٩٥ سورة الكهف)

أى ما انتظره من جزاء ربى على الخير الذى أقوم به في الدنيا خير من كل مال الأرض . . فلا يغريني مالكم الذي تعرضونه . .

ثم بدأ مهمته ليقى هؤلاء المستضعفين ويحميهم من أولئك المفسدين فى الأرض . . أول شيء بحث عنه . من أين يأتى الشر؟ . . وعندما عرف أنه يأتيهم من ممر بين الجبلين . . قرر أن يقيم لهم سدا يمنع عنهم هؤلاء المفسدين فى الأرض .



## سد يأجوج ومأجوج

هذا السد كان لابد أن يكون له مقومات:

أولا أن يكون سميك الجدار. فلا يستطيع يأجوج ومأجوج .. أن يحدثوا فيه ثقبا ينفذون منه .. ولذلك فلابد لهذا السد . أن يكون قوى البنيان سميكا .. فوق قدرات وأسباب يأجوج ومأجوج .

وثانيا أن يكون هذا السد عاليا . . بحيث لا يستطيعون أن يتسلقوه وينزلوا من فوقه .

إذن المراد سد متين لاينفذ منه أحد . . عال لا يستطيع أحد ان يتسلقه . . هذا هو السد الذي لابد أن يقام بين الظالم والمظلوم .

وكان ذو القرنين يستطيع أن يبقى حتى يبدأ يأجوج ومأجوج هجومهم . . ثم يهاجمهم ويهزمهم . . ولكن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا الى أنه ليس من وظيفة الحاكم أو الملك . . أن يظل فى انتظار هجوم الظالم . . ولكن وظيفته منع وقوع الظلم .

كيف يمنع ذو القرنين وقوع الظلم ؟ أيأتي بجيش يحمى هؤلاء الناس حتى يظلوا طوال حياتهم محتاجين للحهاية ؟

لا . وإنما يطلب منهم أن يعينوه ليساعدهم على حماية أنفسهم . .

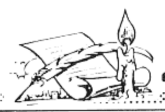
#### لذلك قال كما أخبرنا القرآن الكريم:

# ﴿ فَأَعِينُونِ بِنُونَ إِنَّا أَجْعَلُ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُ مُرَدُمًا ﴾

(من الأبة ٩٥ سورة الكهف)

أى أنه أراد من هؤلاء الضعفاء . . أن يتعلموا كيف يحمون أنفسهم . . فعلمهم بناء السد بخبرته وعلمه . . حتى يعرفوا ويتدربوا على ذلك . . فإذا أصاب السد شيئا استطاعوا أن يصلحوه . . وفي نفس الوقت جعلهم يبنون السد بأيديهم . . حتى يكون من عملهم فيحافظوا عليه .





#### ${}^{\circ}$ وعلمهم حماية أنفسهم

لم يرد أن يجعل منهم عاطلين . . يوفر لهم هو الطعام والشراب والحماية . . بل جعلهم هم الذين يعملون لأنفسهم .

وهذه تلفتنا الى أن لله سبحانه وتعالى ، عطاء امكانيات ، وعطاء ذاتى فى النفس . . عطاء الامكانيات هو ما تستطيع أن توفره من وسائل تعينك على أداء العمل، والعطاء الذاتى فى النفس . . "هو القوة الذاتية فى داخلك التى تعطيك طاقة العمل .

وكثير منا لايلتفت الى عطاء النفس . لايلتفت الى أن فيه قوة يستطيع أن يعمل بها أعمالاً كثيرة . . وأنه لايستخدمها وأن لديه قوة تحمل . . وبإمكانه أن ينتقل من مكان الى آخر . . وأن يعمل أعمالاً كثيرة . .

هذه القوة معطلة عند عدد كبير من الناس. فهى غير مستخدمة . . ويستطيع الرجل أن يفعل بها أشياء كثيرة وأمامه المجالات التي يستخدم فيها طاقته . . ولكنه لا يستخدمها عنده قوة تفكير لو دربها على العمل . . لفتحت له أبوابا كثيرة يرتزق منها . . ولكنه يبقيها كسولة . . فلا يفكر في شيء . . ولا يستخدمها لينميها .

ماذا فعل ذو القرنين ؟

القرآن الكريم يروى لنا ذلك في قوله تعالى :

#### ﴿ ءَاتُونِ ذَبَرَآ الْحَدِيَّدِ حَتَّى ٓ إِذَا سَاوَكُ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ الْفُخُوۡ آَحَتِّى ٓ إِذَا جَعَكَهُ نِارًا قَالَءَا تُوْنِيَ أَفُرِغُ عَلَيْهِ فِيْظُرًا ﴾ عَلَيْهِ فِيْظُرًا ﴾

(الآية ٩٦ سورة الكهف)

وهكذا نرى أن ذا القرنين . . لم يستعن بجيشه ، ولا بأناس آخرين . . إنما استعان بهؤلاء الضعفاء ، لقد طلب منهم أن يأتوا بالحديد . . ثم بنى السد بحيث وصل به الى قمة الجبلين . . ثم قام بصهر الحديد . . وأفرغ عليه النحاس ليكون السد في غاية المتانة والقوة .

إذن فهو قوى هؤلاء الضعفاء الذين كان يهاجمهم يأجوج ومأجوج . . بأن علمهم كيف يعينون أنفسهم . . وكيف يبنون السد . وجعلهم هم الذين يشتركون في البناء . . وهم الذين يقيمونه . . وأعانهم هو بخبرته وعلمه فقط . . ليأخذوا الثقة في أنفسهم . . يأنهم يستطيعون حماية أنفسهم . . وليتعلموا ما يعينهم ويحميهم .

والاسلام ينهانا عن أن نُعود الناس على الكسل . . أو نعطيهم أجرا بلا عمل . . لأن ذلك هو الذي يفسد المجتمع . . فالانسان متى تقاضى أجرا بلا عمل . . لا يمكن أن يعمل بعد ذلك أبدا . . ولذلك قيل أنه اذا لم يوجد من الأعمال

فى مجتمع ما ، ما يشغل كل العاملين فيه . . فلنأمرهم أن يحفروا الأرض ثم نأمرهم أن يردموها . . حتى لا يتقاضوا الأجر بدون عمل .

ذو القرنين قام بمهمة الحاكم المكن في الأرض . . بأن يُقوى شعبه . ويجعله قادرا على حماية نفسه من العدوان . . ولا يعتمد على حماية أحد . لقد بينت لنا قصة ذى القرنين . مهمة الحاكم المكن في الأرض . . وهي أنه أولا يضرب على يد الظالم . . ويكافيء المحسن . والضرب على يد المفسد بعقاب دنيوى . . مسألة هامة جدا ولاغناء عنها حتى لايستشرى الفساد في المجتمع . . وحتى لايعاني الناس . . كل الناس من الظلم . . فأساس صلاح المجتمع الدنيوى . . الضرب على يد المفسد أو الظالم . . وأساس فساد المجتمع الدنيوى . . أن يترك الظالم بلا عقاب في الدنيا . . ثم تأتى الآخرة ويكون الحساب للجميع .

والمهمة الثانية للحاكم الممكن في الأرض . . هي ألا يعمل ويترك الناس في مقاعد المتفرجين . . بل لابد أن يُعود الجميع على العمل . . وأن يعلمهم ليستطيعوا هم أن يعملوا ويبنوا . . ويتحولوا من مجتمع الضعف الى مجتمع القوة . . المجتمع الذي يعتمد على نفسه وعلى سواعد أبنائه .

إن القرآن الكريم يعلمنا أن كل عمل يعمله الانسان لابد أن يكون مؤديا للغرض الذي أقيم من أجله . .

#### فيقول الله سبحانه وتعالى :

# ﴿ فَمَا أَسْطَلَعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا أَسْنَطَلَعُواْ لَهُ نِعَتْبًا ﴾ (الآية ٩٧ سورة الكهف)

هذا السد الذي تم بناؤه بين يأجوج ومأجوج والقوم المستضعفين . . لابد أن يحقق هدفين . . الهدف الأول : أن يكون من المتانة والقوة . . بحيث لا يستطيعون أن يحدثوا فيه ثقبا يمكن أن ينفذوا منه . . والهدف الثاني هو أنهم لا يستطيعون أن يتسلقوه وينزلوا من فوقه . . وقد حقق هذا السد الهدفين . كأن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا . الى أن نتقن أعمالنا في الدنيا . . حتى تحقق الهدف المطلوب منها . . فكل عمل له هدف . . مثلا الكرسي على اطلاقه بجميع أنواعه له هدف . . هو أن يجلس الناس عليه . ولذلك عند صناعته نلتفت الى شيئين . . أن يكون قويا متينا بحيث لا يتحطم تحت ثقل الجالس فوقه . . وأن يكون مريحا للشخص الذي يجلس عليه . . وبذلك نكون قد حققنا الهدف من صناعة الكرسي . . وأتقنا هذا الهدف . . لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه). كذلك كل شيء تصنعه في الدنيا . كالبناء لابد أن يكون جيدا فلا يسقط على سكانه . مفتوحا للشمس والهواء . . متقن الخدمات ، بحيث لاتكون سلوك الكهرباء مثلا تحدث ماسا . . ولا مواسير المياه تسرب المياه وغير ذلك . . فإذا بنينا كوبرى

مثلا . . فلابد أن نخطط بأنه يحل مشكلة المرور التي بُني من أجلها . . وأن يكون قويا متينا يتحمل ثقل السيارات التي تمر عليه . . كما علمنا القرآن الكريم في بناء سد يأجوج مأجوج .





#### المرأة والعقيدة

على أن هناك حقيقة . يلفتنا لها القرآن الكريم . في إشاعة قصصه في كل زمان ومكان بإبهام أشخاصها وزمنها ومكانها . فإذا قرأنا الأمثلة التي ضربها الله لنا في القرآن الكريم . نجد أن الله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَتَكُو لِلَّذِينَ اَمَنُواْ آمَرَاَتَ فِرْعَوْنَ اللَّهِ وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَتَكُو لِلَّذِينَ المَنُواْ آمَرَاَتَ فِرْعَوْنَ الْهُ قَالَتُ رَبِّا أَنِي لِي عِندَكَ بَيْنَا فِا لَجَتَة وَفَجَتِيْ مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَخَتَى مِنَ الْقَوْمِ الظّلَامِينَ ﴾ وَعَمَلِهِ وَخَتِيْ مِنَ الْقَوْمِ الظّلَامِينَ ﴾

(الآية ١٠ سورة التحريم)

وفى هذا المثل . . يروى لنا الحق سبحانه وتعالى قصة زوجتى نبيين كريمين . . وهما امرأتى نوح ولوط . . لم تؤمنا وأصرتا على الكفر . . فلم يشفع لهما أنهما زوجتى نبيين . بل دخلا النار . . الله سبحانه وتعالى لم يقل لنا . . من هما امرأتا نوح ولوط . . وإنما قال إنهما كانتا زوجتين لرسولين كريمين .

إبهام شخصيتهما هنا . . الهدف منه أن نعرف الحكمة التي هي باقية في كل زمان ومكان . وهو أنه ليس للمرأة تبعية لزوجها في العقيدة . . ومع ذلك لم

يستطيعا أن يجعلا زوجتيهما تؤمنان.

وهذه هى العبرة التى يريدنا الحق سبحانه وتعالى أن نعرفها من القصة . . وهى أن المرأة لها ذاتية عقائدية لايستطيع زوجها ولو كان رسولا ـ أن يؤثر فيها . . ولا حتى بأن يجعلها تؤمن . . وذلك حتى يكون الحساب عدلا . . فى أن لكل انسان ـ رجلا أو امرأة ـ حرية العقيدة ، ولو كانت المرأة فى عقيدتها تابعة لزوجها . . لحوسب الرجال ولم تحاسب النساء . . ولكن الله أعطاها حرية العقيدة لأنها ستحاسب فى الأخرة . .

وضرب الله تبارك وتعالى مثلا للذين آمنوا امرأة فرعون . فقال جل جلاله :

﴿ وَضَرَبُ ٱللّهُ مَتَكُرٌ لِلّذَينَ ۗ إِمَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعُوْنَ إِذْ قَالَتُ رَبِّكُ لِلّذِينَ ۗ إِمَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعُوْنَ إِذْ قَالَتَ رَبِّا بِنِ لِي عِندَكَ بَيْنَا فِا الْجَيْنَةِ وَنَجِينِ مِنَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴾ وَعَمَلِدِ وَفَجِينِ مِنَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴾

(الأية ١١ سورة التحريم)

ولم يقل الله سبحانه وتعالى . من هى امرأة فرعون . . ولا ما اسمها . . ولا كانت زوجة لأى فرعون من الفراعنة . . لأن الله سبحانه وتعالى . . يريدنا أن نعرف من القصة أنها زوجة جبار طاغية . . مُدَّع للألوهية . . ومع ذلك لم يستطع أن يجعل زوجته تتبعه وتكفر بالله . فلا الرسول استطاع أن يهدى .

ولا مدعى الألوهية استطاع أن يفرض الكفر . .

من هذا نعلم ان الحق تبارك وتعالى يريد منا \_ كها قلت \_ أن نعلم أن المرأة لها ذاتية مستقلة في العقيدة . . ولتبقى هذه الحكمة على مر الزمن . . لم يرد إسم زوجة نوح \_ أو زوجة لوط . . أو زوجة فرعون .





#### لماذا .. مريم ؟

على أننا نلاحظ . . أنه عندما ذكر الحق سبحانه وتعالى مريم عرفها لنا . . فقال جل جلاله .

# ﴿ وَمَرْكِمَ ٱبُنَكَ عِمْرَانَ ٱلِّتَى أَحُصَنَتُ فَرْجَهَ فَنَعَنَا فِيهِ مِن تُوحِنَا رَصَدَقَنُ بِكَلِماتِ رَبِّهَا وَكُنْ فِيهِ فِي فَيْهِ فِي فَائِنَهُ فِي اللَّهِ فَالْكُونِ وَكَانَتُ مِنَ ٱلْقَلْنِيْنِ ﴾

(الأية ١٢ سورة التحريم)

وهنا نتساءل لماذا لم يذكر الله سبحانه وتعالى اسم آسيا امرأة فرعون . . ولا امرأة نوح . ولا امرأة لوط . وذكر لنا مريم ابنة عمران ؟

نقول ان الحق سبحانه وتعالى . . حينها يكون القصص لعبرة أعلى من أن تطبق وخصوصية ليست فى قدرة البشر ، ولكنها من خصوصيات الله . فإنه يذكر لنا الشخص الذى يريد أن يضرب به المثل . . لأن مريم إبنة عمران ليست أسوة أخلاقية تتكرر عبر الزمن . وليست امرأة سلوكية تحدث فى كل زمان ومكان . . ولكنها خصوصية لن تتكرر . . لأنها معجزة . . ولا يوجد بشر مطالب بالمعجزه . . لأنها من قدرة الله سبحانه وتعالى وحده . . ولا توجد امرأة ستتكرر معها المعجزة . . لأن هذه المعجزة خاصة ولا توجد امرأة ستتكرر معها المعجزة . . لأن هذه المعجزة خاصة

بمريم عليها السلام . . ولن تتكرر لأمرأة أخرى . . ولذلك حددها الله سبحانه وتعالى لنا وبينها .

ونفس الشيء ينطبق على عيسى ابن مريم عليه السلام . . فعيسى الذى هو من أنثى بلا ذكر لن تتكرر معجزته مرة أخرى الى يوم القيامة . . ولذلك ذكر فى القرآن الكريم منسوبا الى أمه : (عيسى ابن مريم) فتحديد الشخصية فى القرآن الكريم بما يبينها معناه أنها تتصل بمعجزة لن تكرر .

وهناك كهف آخر في هذه السورة . . مازال أمامنا . . ختمت به السورة الكريمة . . وهذا الكهف يحدد لنا مصير أولئك الذين تعتبرهم البشرية من المصلحين . . أو من الذين عملوا صالحا للانسانية . . وأدوا لها خدمات أفادت الناس . . ولكن هؤلاء عاشوا كافرين . . وماتوا كافرين . . لم يؤمنوا بالله سبحانه وتعالى في حياتهم . . ولا قبل موتهم .

هل هؤلاء الناس يعذبون في النار؟ أم أن أعمالهم في خدمة الانسانية تشفع لهم فيدخلوا الجنة؟

هذا ما سنتحدث عنه \_ بعون الله \_ في الفصل التالي .

#### الفصل السادس



#### الكمف السادس . الذين عملوا للدنيا

أساس الجزاء في الآخرة . . هو الايمان بالله سبحانه وتعالى . فالله جل جلاله . . لم يكلف أحدا بعمل إيماني . . إلا من آمن به . . فهو رب الناس جميعا . . ولكنه إله الذين آمنوا . . وعطاء الربوبية في الدنيا لخلق الله كلهم . . والله سبحانه وتعالى . . هو الذي أوجد هذا الخلق . . واستدعاه الى الوجود . . ولذلك فقد كفل له أسباب وجوده .

إن عطاءات الله المادية في كونه يشترك فيها جميع خلقه . . المؤمن منهم والكافر . . فالشمس تعطى أشعتها للجميع . . تعطيها لمن قال لا إله إلا الله . . ومن كفر بالله والعياذ بالله . والأرض تعطى ثهارها للمؤمن والكافر . . فلا تعصى وتمنع الثمر عمن لم يؤمن بالله . وإن كانت تعطيه وتلعنه . . والهواء يتنفسه من يعبد الله . . ومن يعبد الحجارة . . ومن يعبد الشيطان . . اعطى هذا . . واعطى ذاك . . دون تفرقة .

تلك عطاءات الربوبية . ولكن عطاءات الألوهية تختلف تماما . . فهى عطاءات فى القيم الروحية . . وبركات تتنزل على الذين آمنوا فى الحياة الدنيا ، وجنة ونعيم فى الأخرة . ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى . . لم يكلف كافرا . : ولا كلف البشر على اطلاقه . . ولكنه كلف المؤمنين به فقط .

ان كل تكليف في القرآن الكريم . : يسبقه قول الحق تبارك وتعالى : « يا أيها الذين آمنوا » .

فيقول جل جلاله:

﴿ اِنَا لَيُهُ اللَّذِينَ المَنُوا إِذَا قَمُنُهُ إِلَى الصَّلَوْفِ فَاغْسِلُوا وَ الصَّلَوْفِ فَاغْسِلُوا وَ وَجُوهَ كُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمُرَافِقِ وَالْمُسَعُوا بِرُءُ وسِكُمُ وَجُوهَ كُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَالْمُسَعُوا بِرُءُ وسِكُمُ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْمُحْبَيْنِ ﴾ وأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْمُحْبَيْنِ ﴾ وورة المائدة )

وقوله سبحانه :

﴿ يَنَاتُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْكُتِبَ عَلَيْكُمُ وٱلصِّيَامُ كَمَّا كُنِبَ عَلَى ﴿ يَنَاتُهُا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُو لَعَلَّكُ مُ تَتَّقُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُو لَعَلَّكُ مُ تَتَّقُونَ ﴾

(الآية ١٨٣ سورة البقرة)

وفى كل التكليفات . . الموجودة فى القران الكريم . . من صلاة وصيام . . وصدقة وغير ذلك . . لا يكلف الله سبحانه وتعالى به إلا من آمن به إلها . . لأن الله جل جلاله . . احترم حرية الاختيار التى أعطاها للبشر ، ولذلك فإنه لا يكلف الذين كفروا بشيء . . ولكن من يدخل فى الايمان هو الذي يقع عليه التكليف .

هذا التكليف هو عمل إيماني أمر به الله سبحانه وتعالى . . وطلب من عباده أن يفعلوا . . ولذلك فهم يفعلون حبا لله وطاعة له ورغبة في الثواب منه . . أي أن هذا العمل الايماني . .

يقصدون به وجه الله سبحانه وتعالى . وينتظرون الجزاء عليه من الله جل جلاله .

إذن فالله لا يجزى إلا على العمل الذى قصد به وجهه ، أما غير ذلك من الأعمال . . التى يُقصد بها مجد دنيوى . . أو سمعة أو شهرة أو غير ذلك . . فلا جزاء لها عند الله . والله سبحانه وتعالى يقول فى حديث قدسى :

« أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن عمل لى عملا أشرك فيه غيرى فأنا منه برىء وهو للذى أشرك » .

ما معنى هذا الحديث؟ . .

معناه أن ذلك الذى أراد بعمله شيئا آخر غير مرضاة الله . . لا يقبل منه هذا العمل . حتى فى الطاغات . . فالطاعات لا تقبل إلا إذا كانت لوجه الله وحده . فمثلا إذا كانت هناك جمعية خيرية ترعى الأيتام . . وترأس هذه الجمعية زوجة رجل يتولى منصبا هاما . . وجاء من يريد خدمة دنيوية من زوج هذه السيدة . . فتبرع للجمعية بمبلغ عشرة آلاف جنيه مقابل أن يوقع له زوج رئيسة الجمعية على إذن استيراد . . أو ينهى له مشكلة ضرائب . . أو غير ذلك من المصالح الدنيوية !! أيكون تبرعه هذا مقبولا عند الله سبحانه وتعالى ؟ . . طبعا لا . . لأنه لم يقصد به وجه الله . ولكن قصد به قضاء مصلحة دنيوية .

كذلك أيضا من يذهب الى المسجد ليصلى مع فلان . .

1 • 7

وفلان هذا من أضحاب النفوذ . . وفي يده قضاء مصلحة له . . ولذلك فهو يحرص ألا يذهب الى المسجد إلا إذا كان فلان هذا موجودا فيه . ويظل يلازمه حتى يقضى مصلحته . . هل تكون صلاته مقبوله ؟ طبعا لا . . لأنه قصد بها غرضا دنيويا .

وهكذا كل الأعمال التي يقصد بها أغراض دنيوية . . ليس لها ثواب عند الله . . لأن الله سبحانه وتعالى لا يتقبل إلا ما كان خالصا لوجهه .

إن الأعمال التى يقصد بها النفاق.. أو الرياء .. أو السمعة أو التظاهر لا جزاء لها عند الله .. فمن بنى مسجدا مثلا .. ووضع عليه لافتة كبيرة باسمه .. ليشتهر بين الناس بالصلاح .. لا أجر له .. والذى حارب وقاتل ليقال عنه شجاع .. لا أجر له ، ولو كان يحارب فى صفوف المؤمنين .. وكل من أراد السمعة بعمله دون الرغبة الحقيقية فى التقرب من الله . فعمله غير مقبول عند الله . ولذلك قال الحق تبارك وتعالى عن يوم القيامة :

## ﴿ يَوْمَرْتُكُ كَالْسَرَآيِرُ ﴾

(الآية ٩ سورة الطارت)

أى يوم تنكشف الأسرار كلها . . ويخرج ما فى الصدور . . ليصبح معلناً معروفاً أمام الناس . . بعد أن كان سراً محفوظاً فى القلب . ويظهر بوضوح ما قصده كل إنسان بعمله . . وهل كان يبتغى وجه الله . أم كان يبتغى به غرضاً دنيوياً يريد أن يحقق به مصلحة لنفسه .

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرىء ما نوى . فمن كانت هجرته الى الله ورسوله فهجرته الى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته الى دنيا يصيبها أو إمرأة ينكحها فهجرته الى ما أراد» .

مغزى هذا الحديث الشريف . . أن رجلين خرجا مهاجرين الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى المدينة . . إذا رأيتها ظاهراً لا ترى بينها فرقا . . ولكن هذا مهاجر لله . وهذا مهاجر لغرض دنيوى . . أو أمرأة يتزوجها . . فهل يتساويان فى الجزاء . . أم يجزى كل منها حسب نيته ؟

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

«إن الله إذا كان يوم القيامة ينزل الى العباد ليقضى بينهم . . وكل أمة جائية . فأول من يؤتى به رجل جمع القرآن . ورجل قتل في سبيل الله . ورجل كثير المال . . فيقول الله للقارىء : ألم أعلمك بما أنزلت على رسولى ؟ فقال بلى يارب . . قال فهاذا عملت فيها علمت ؟ قال كنت أقوم به أناء الليل وأناء النهار . فيقول الله : كذبت . وتقول الملائكة كذبت . ويقول الله له : بل اردت أن يقال فلان قارىء وقد قيل ذلك .

ويؤتى بصاحب المال . . فيقول الله : ألم أوسع عليك حتى لم أدعك تحتاج الى أحد ؟ قال بلى يارب . . قال : فهاذا عملت فيها أتيتك . . قال كنت أصل الرحم وأتصدق . فيقول الله له : كذبت . . ويقول الله : بل أردت أن يقال فلان جواد . . فقد قيل ذلك .

ثم يؤى بالذى قُتِلَ فى سبيل الله . . فيقول الله : فبهاذا قُتِلْتَ ؟ . . فيقول أُمِرْتُ بالجهاد فى سبيل الله فقاتلت حتى قُتِلْتُ . . فيقول الله كذبت . . وتقول الملائكة كذبت . . ويقول الملائكة كذبت . . ويقول الله : بل أردت أن يقال فلان جرىء فقد قيل ذلك .

ثم ضرب صلى الله عليه وسلم على ركبتى . . فقال يا أبا هريرة : أولئك الثلاثة أول خلق الله تسعر بهم النار يوم القيامة» .





#### أخسر الناس أعمالا

نأتى بعد ذلك الى الكهف السادس كما يحدثنا عنه القرآن الكريم في قول الحق سبحانه وتعالى :

# ﴿ قُلْهَلُنُنَتِئَكُمُ مِلَالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ٱلَّذِينَ ضَلَّ اللَّذِينَ ضَلَّ اللَّذِينَ ضَلَّ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾

(الايتان ١٠٢ ـ ١٠٤ سورة الكهف)

من هؤلاء الذين . . وصفهم الله سبحانه وتعالى . . بأنهم أخسر الناس أعمالا ، بينها هم يحسبون أنهم يفعلون الخير . . وإن كانوا في الحقيقة قد ضلوا الطريق . . من هم هؤلاء الناس ؟

الله سبحانه وتعالى يدلنا عليهم . . في قوله جل جلاله .

وهكذا نعرف من هذه الأيات الكريمة . . أن كل من عمل عمل عملا ولم يقصد به وجه الله . . ولم يكن الله في باله . . فلا أجر له .

الله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم لا يذكر العمل الصالح وحده . . ولكنه يذكر معه الايمان . . مصداقا لقوله تبارك وتعالى :

# ﴿ وَمَن يَعُمَلُ مِنَ ٱلصَّلِلِحَتِ مِن ذَكَ إِنَّ أَنْتَى وَهُوَ . مُؤْمِنُ فَأُوْلَ إِلَى يَدْخُلُونَ ٱلْجَتَّةَ ﴾

(من الآية ١٢٤ سورة النساء)

إن الحق جل جلاله يريد أن يلفتنا الى أن شرط قبول العمل الصالح هو الايمان . . وإذا أردنا أن نضرب مثلا يقرب ذلك الى الأذهان فاننا نقول . . إنك لا تأخذ أجرك . . إلا ممن عملت من أجله . . فلا يعقل أن تعمل عملاً لإنسان ثم تأخذ أجرك من آخر . . فلماذا يريد الذين لا يعملون لوجه الله أن يتقاضوا أجرهم من الله يوم القيامة ؟! طبعا إن هذا لا يتفق مع طبيعة الكون .

هناك من علموا أعمالا جليلة . . من أجل الانسانية . . أو من أجل الشهرة . . أو من أجل المال . . هؤلاء يأبى عدل الله سبحانه وتعالى إلا أن يكرمهم ممن عملوا من أجلهم ، فتكرمهم الانسانية بإطلاق أسمائهم على المدن والميادين . وتقام

التهاثيل تخليدا لذكراهم . . ويمنحون الأوسمة ، وتخصص الجوائز بأسهائهم ويبقى ذكرهم فى الدنيا التى عملوا من أجلها . . فجزاؤهم من جنس ما عملوا له . ولكن شرط الله للجزاء فى الآخرة . . هو أن يكون الانسان قد عمل إيمانا بالله . . وحبا فى الله . وتقربا الى الله .

ويعطينا الحق سبحانه وتعالى . . صورة هؤلاء الناس فى الآخرة . . حينها يفاجأون بوجود إله كفروا به . . وأنكروا وجوده . . وعملوا لكل شيء إلا له سبحانه وتعالى . . ثم تأتى ساعة الحساب . . يقول الحق تبارك وتعالى :

# ﴿ وَٱلَّذِينَكَ فَرُواْ أَعْمَالُهُ مُرَكَسَرَابِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْنَا وُ مِنْ يَعَا وَوَجَدَاللَّهُ الظَّمْنَا وُ مَا يَعْ مَا يُعْمَالُهُ مُرَكِّيَةً وَاللَّهُ الظَّمْنَا وُ مَا يَعْ الْمَالِيعُ الْمُعَالِدِ ﴾ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحُسَابِ ﴾

(الآية ٣٩ سورة النور)

وهكذا يفاجأ يوم القيامة كل من لم يكن يؤمن بالله . وكل من لم يعمل من أجل الله ، إن الله سبحانه وتعالى . . هو الذى سيوفيه حسابه . . وتكون المفاجأة له أنه لم يعمل شيئا من أجل الله . ولذلك فلا حسنة له .

بعض الناس يتساءل: إن هؤلاء الذين قدموا خدمات للانسانية قد عملوا أعمالا معتقدين أنها حسنة . . فلماذا لا يجازيهم الله ؟ نقول لأنهم جعلوا أنفسهم الحكام الذين يحكمون بأن هذا العمل حسن . وهذا العمل قبيح ، مع أن هذا الحكم هو لمن أعلى منهم . . وهو الله سبحانه وتعالى . . الله وحده هو الذي يعلم . وهو الذي يقول ما هو الحسن . وما هو القبيح .

الله سبحانه وتعالى . يعطينا في جزئيات الحياة ما يؤكد ذلك . مثلا الذين اكتشفوا المبيدات الحشرية . عندما اكتشفوها هللت الدنيا . وقالوا انتهت الأفات من الزرع . . وسيصبح الانتاج أكثر . . ثم ماذا حدث ؟ . . أصابت هذه المبيدات البشرية كلها بضرر بليغ . . حتى أن الذين اكتشفوها . . هم الذين يحرمون استخدامها الآن تحرياً قاطعاً ، لأنها حملت السموم الى النبات والانسان والحيوان . . وكان ضررها أكثر من نفعها . .

أهذا عمل حسن؟ أم عمل قبيح؟





#### الأنسان والأرض

الذين قطعوا الغابات والأشجار ليبنوا المدن والمصانع باسم المدنية والتقدم . . ثم ماذا حدث ؟ . امتلأ الجو بالتلوث . . فأصيب الناس بأمراض خطيرة . وحدث ثقب في طبقة الأوزون التي تمنع الأشعة الضارة للشمس من المرور الى الأرض . . والتي ستؤدى الى ارتفاع كبير في درجة الحرارة على الأرض والله يعلم وحده ماذا سيحدث بعد ذلك . حتى أن العالم كله يصرخ الآن من التلوث . . ويعمل بجنون على إعادة زرع مساحات خضراء . . بدل تلك التي أزالوها باسم المدنية والحضارة والتقدم .

هل هؤلاء الذين فعلوا ذلك . . فأصابوا ملايين من البشر بالأمراض من التلوث . . هل هؤلاء فعلوا خيرا ؟ أو شيئا حسناً ؟ . . أم فعلوا شيئا قبيحاً وضاراً وكانوا يحسبون أنهم يحسنون صنعاً !!

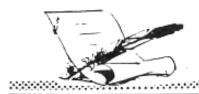
إن الناس كلها . قد بدأت تهرب من المدن . . التي صنعها أصحاب الحضارات . . الى الريف والأماكن النائية في الصحراء . . بحثاً عن الجو النقى . . والهواء غير الملوث . . لجأوا الى الأماكن التي لازالت تعيش على الفطرة . ليحتموا بها من التلوث الذي يملأ أماكن الحضارات والمدنية .

هؤلاء الذين نشروا السرقة والارهاب والقتل في مجتمعات أصبحت لا تعرف الرحمة . كل هذا تم باسم المدنية . وتم بادعاء أن العقوبات التي فرضها منهج الله فيها قسوة . هؤلاء لم يعرفوا الحكمة ، وهي أن العقوبة تفرض لمنع الجريمة . وكلما كانت العقوبة رادعة . كانت مانعا أقوى لحدوث الجريمة .

ولعلنا إذا نظرنا الى مجتمعات الغرب . . وما فيها من حوادث ورعب . . ونظرنا الى المجتمعات التى تطبق الشريعة الاسلامية . . وما فيها من أمن وأمان . . لعرفنا الفرق بين علم الله وعلم البشر . . بين منهج الله ومنهج البشر .

إن البشر يشربون الآن الماء الملوث . . وقد أنزله الله سبحانه وتعالى من السهاء طاهرا مطهرا . . ويأكلون الآن الطعام الملوث . . وقد خلقه الله طازجا مليئا بالخيرات . . كل هذا يحدث . وقد حسبه الانسان حسنا . . لأنه جعل نفسه الحكم على شيء لم يملك فيه علما كافيا للحكم .

وكلما تقدم بنا الزمن . . نكتشف أشياء هلل لها الناس لكن لا تلبث أن يظهر أثرها الضار الذى يفسد الدنيا ويضر بالبيئة وكل ما عليها حتى أن الأدوية الكيماوية تصيب الانسان بأضرار وأصبح الأطباء يبحثون الآن عن أدوية من الأعشاب الطبيعية ليمنعوا الضرر عنا .



#### من يقصد الدنيا

هذا هو الكهف السادس . يعلمنا الله سبحانه وتعالى فيه أنه هو الحكم . . وأن كل من يقصد الدنيا بأى عمل . . ولو كان هذا العمل من الطاعات . ليس له ثواب عند الله في الأخرة .

وهكذا بينا عددا من الكهوف المعنوية . . التي ضمنها الله سبحانه وتعالى في سورة الكهف . . ليلفتنا الى أشياء كثيرة . . منها ألا نحكم بالظاهر على الباطن . . ومنها أن من يهرب بدينه من مجتمع الكفر والطغيان يتولاه الله برحمته . . وييسر له أمره . ومنها وظيفة ذلك الحاكم الممكن في الأرض . . والمنهج الذي يجب أن يسير عليه . ومنها أن كل عمل لا يقصد به وجه الله . ليس له جزاء عند الله .

والله يهدينا سواء السبيل ويوفقنا لما فيه الخير.



#### الفهرسست

| ھة | الفصل الأول صف                    |
|----|-----------------------------------|
| ٣  | الكمف الأول                       |
|    | استثناء واحد                      |
| ٨  | من هم أهلَ الكهف ؟                |
| ۱۲ | وتوقف الزمن                       |
|    | كهوف القدرة                       |
| ۱۸ | ومالت الشمس عن كهفهم              |
|    | الفصل الثانى                      |
| ۲۳ | الكمف الثانى ـ صاحب الجنتين       |
| ۲٦ | قدرة الله فوق الأسباب             |
| ۲٧ | أسباب زوال النعمة                 |
| ٣٢ | صاحب الجنتين والقدرة              |
| ٣٦ | نعم الدنيا والأخرة                |
| ٣٩ | وسيزداد عذابا                     |
| ٤١ | الاسباب ومشيئة المسبب             |
|    | الفصل الثالث                      |
| ٤٣ | الكمف الثالث ـ موسى والعبد الصالح |
| ٤٦ | البشر والخير والشر                |
| ٤٨ | لماذا الصبر                       |
| ۰٥ | علم الظاهر والباطن                |
| ٥٢ | القضاء والحكمة                    |
| οį | الحكمة الغائبة                    |
| ٥٧ |                                   |
| ٦٢ | اسرار الكون !                     |
|    | المفصل الرابع                     |
| 78 | الكمف الرابع ـ ذو القرنين         |
| 77 |                                   |
| 79 |                                   |
| ٧١ | هناك هدف !                        |
| ٧٢ | 9 911 1511                        |
| ٧٥ | الأسباب و أحداث الزمن             |

| ٧٨   | لابد من الثواب والعقاب            |
|------|-----------------------------------|
|      | عطاء الله للمؤمدن                 |
|      |                                   |
|      | الفصل الشامس                      |
| ۸۳   | لكهف الخامس ـ يأجوج ومأجوج        |
|      | بلاد لا تغرب عنها الشمس           |
| ۸۸   | علاج أمراض المحتمع                |
| ۸۹   | حماية الضعيف ليست كافية           |
| 91   | سد ياجوج وماجوج                   |
| ۹۳   | وعلمهم حماية انفسهم               |
| ٩٨ : | المراة و العقيدة                  |
| 1.1  | لماذا . مريم                      |
|      | الفصل السادس                      |
| ١٠٣  | الكمف السادس ـ الذين عملوا للدنيا |
| 11   | اخسى الناس أعمالا                 |
| 118  | الإنسان والأرض                    |
| 117  | من يقصد الدنيا                    |